
 

 
Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 
DOI: https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3046 
 

   This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License                                                                                

 
 
 

  

A TRADIÇÃO COMO RESGATE:  
A CELEBRAÇÃO CULINÁRIA DAS 
QUITANDAS E SUAS 
REPRESENTAÇÕES SOCIAIS 

TRADITION AS RESCUE:  
THE CULINARY CELEBRATION 
OF QUITANDAS AND THEIR 
SOCIAL REPRESENTATIONS 

Resumo 
Este artigo tem como objetivo investigar as 
representações sociais sobre as quitandas na 
perspectiva de quitandeiras que participam do Festival da 
Quitanda de Congonhas. De abordagem qualitativa, a 
pesquisa utiliza como referência teórico-metodológica o 
conceito de representação social elaborado por 
Moscovici. Na coleta de dados primários, foram utilizadas 
entrevistas on-line. Os resultados mostram que a 
ruralidade e a mineiridade são os principais pontos de 
ancoragem que caracterizam a tradição das quitandas. 
Nesse sentido, infere-se que o festival, como forma de 
celebração pública da cultura culinária local, constitui-se 
como vetor de afirmação de uma identidade tradicional 
experimentada no cotidiano social e representativa do 
ponto de vista da utilização da cultura como recurso 
simbólico de reconhecimento no mundo contemporâneo. 

Palavras-chave: Alimentação; Representações Sociais; 
Tradição; Ritual; Patrimônio. 

 

Abstract 
This article aims to investigate the social representations 
of quitandas from the perspective of quitandeiras who 
participate in the Quitanda Festival of Congonhas. With a 
qualitative approach, the research used as a theoretical-
methodological reference the concept of social 
representation elaborated by Moscovici. In order to 
collect primary data, online interviews were used. The 
results show that rurality and Minas Gerais symbolic ideal 
are the main anchoring points that characterize the 
tradition of quitandas. In that regard, it is inferred that the 
festival, as a form of public celebration of the local 
culinary culture, constitutes a vector of affirmation of a 
traditional identity experienced in social daily life and 
representative from the point of view of using culture as a 
symbolic resource for recognition in the contemporary 
world. 

Keywords: Feeding; Social Representations; Tradition; 
Ritual; Heritage. 

Isadora Moreira Ribeiro  
Doutora em Extensão Rural – Universidade Federal 
de Viçosa 
isadora.moreiraribeiro@gmail.com 

Sheila Maria Doula  
Professora Titular – Universidade Federal de Viçosa 
sheiladoula@gmail.com 

https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3046


 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

2                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

INTRODUÇÃO 

De acordo com Turner (1974, p.15), “a vida ‘imaginativa’ e ‘emocional’ do 

homem é sempre, e em qualquer parte do mundo, rica e complexa”. O autor, 

que parte dessa premissa para sua investigação acerca das construções 

simbólicas atreladas a rituais de sociedades tribais africanas, argumenta que 

os ritos estão associados a uma estrutura que repercute padrões organizativos 

da sociedade em que se inserem, estabelecendo relações de pertencimento e 

de não pertencimento, as quais se combinam na composição de uma 

antiestrutura, marcada pela liminaridade dos sujeitos. Nesse processo 

dialético, as considerações de Turner (1974) permitem inferir que determinadas 

diferenciações estruturais, ainda que não sejam fixas, possibilitam a 

demarcação de identidades no espaço público de manifestação de uma cultura, 

o que aponta para os símbolos, mitos e demais elementos de significação que 

são celebrados como representativos de um grupo como um todo, compondo 

um arranjo pautado na ritualização e em sua regularidade. 

No âmbito dos ritos, as cerimônias comemorativas características de cada 

grupo social, como os festivais, delimitam-se, também, pela estrutura 

performativa (Connerton, 2009). Conforme síntese de Connerton (2009), os 

rituais se formalizam pela repetição, a qual lhes imprime continuidade com o 

passado, e também pela atribuição de sentido que conferem àqueles que os 

performam. Em conjunção com a abordagem de Giddens (2007), depreende-

se que os rituais estão associados diretamente à noção de tradição e, nesse 

sentido, os rituais comemorativos são, segundo Connerton (2009), vetores 

fundamentais no processo de transmissão da memória social. 

O autor assinala que o ritual é, como demonstram pesquisas precedentes, uma 

forma de representação simbólica (Connerton, 2009). Nesse sentido, reforça a 

potência dos mitos e dos ritos na construção do acervo simbólico de uma 

cultura, o que é demonstrado por Lévi-Strauss (2004) ao evidenciar a 

correspondência entre categorias da realidade concreta e do pensamento 

mítico. No entanto, Connerton (2009, p. 54, tradução livre) acrescenta que mito 

e ritual se diferenciam em termos da forma, atentando para o fato de que o 

“ritual não é apenas uma forma alternativa de expressar certas crenças, mas 

que certas coisas podem ser expressas apenas no ritual”. A performance, 

nesse caso, atua como um regulador importante na codificação estrutural dos 

rituais, sendo menos adaptável, em comparação com a reserva de significados 

própria das narrativas míticas, a outras estruturas (Connerton, 2009). 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

3                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

Pelo mesmo direcionamento de Hobsbawm (2002), que observa a invenção de 

tradições como ritualização, no presente, de um passado por vezes imaginado, 

Connerton (2009) salienta que, ainda que sejam passíveis de mutação em 

termos de seus conteúdos e significados, os rituais tendem, no contexto de sua 

linguagem performática, a reforçar sua identidade e tradição, funcionando 

como um “dispositivo mnemônico” e produzindo um “efeito mnemônico” do 

ponto de vista social e cultural. Nesse sentido, o autor ressalta que “a ideia de 

representação como re-apresentação, como fazendo reaparecer o que 

desapareceu, não está limitada aos ritos dos povos pré-letrados”, uma vez que 

também é visível em comemorações de outros grupos sociais, em disposições 

espaciais e temporais distintas (Connerton, 2009, p. 69, tradução livre). 

Da imbricação entre memória e identidade e da caracterização dessas 

categorias como representação (Candau, 2005; 2012), bem como da 

correlação entre tradição e ritualidade (Giddens, 2007), reitera-se que as 

formas de encenação da cultura, como os festivais de variadas naturezas 

temáticas, constituem suporte material para a análise do referencial simbólico 

da sociedade em que se inserem. Nessa perspectiva, os festivais 

gastronômicos tipificam um rito de agregação inerente à organização social 

humana, que é a comensalidade (Van Gennep, 2011), e também, no escopo da 

culinária que buscam representar, selecionam determinados elementos a 

serem endossados como marca identitária da cultura alimentar local. 

Nos limites de alcance da vida cotidiana, Giard (2008) assinala que as 

atividades culinárias, que variam entre sociedades, gerações e classes, são 

imbuídas de carga afetiva e de ritualidade. Para a autora, a cozinha é 

significativa na dinâmica da cultura ordinária, unindo “matéria e memória, vida 

e ternura, instante presente e passado que já se foi, invenção e necessidade, 

imaginação e tradição” (Giard, 2008, p. 296). Por essa via, a autora assinala a 

regionalidade da cozinha, pautada em um modo de fazer típico, bem como a 

relação entre consumo e o caráter simbólico dos alimentos, situando a 

comensalidade no espaço da memória e da temporalidade. 

Em sua investigação das sociedades eurasiáticas, Goody (1995) também 

pontua características relevantes relacionadas à cozinha, destacando as 

identificações entre classe e os conflitos inerentes aos estilos que se 

manifestam pela culinária, bem como o intercâmbio alimentar que se processa 

entre a “alta cozinha” e a “cozinha campesina”. Nessa categorização entre 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

4                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

“alta” e “baixa” cozinha, ao autor aponta a perspectiva de gênero, ressaltando 

que historicamente se nota a passagem da esfera cotidiana feminina das 

receitas para a esfera pública dos chefes de cozinha, associada à atribuição de 

uma posição de status aos homens. Essa demarcação de lugares sociais por 

meio da culinária (Goody, 1995) pode ser comparada à dinâmica estrutural dos 

rituais (Turner, 1974), reforçando que as celebrações públicas de uma cultura 

alimentar típica constituem objeto empírico expressivo para a análise do 

contexto simbólico que representam.    

Dessa forma, entende-se que por meio dos festivais gastronômicos se 

sedimentam posicionamentos identitários, tendo em vista que, como 

argumenta Hall (2015, p. 12), a identidade se constrói a partir das 

representações e interpelações que se efetivam “nos sistemas culturais que 

nos rodeiam”. Referindo-se à identidade como “posições de sujeito” 

discursivizadas e experimentadas nas relações sociais, o autor permite 

entrever as práticas culinárias e seus desdobramentos de produção e consumo 

em termos de narrativas que articulam a comida a representações que 

sustentam uma identificação específica. Nas palavras de Hall (2015, p. 41), “a 

identidade está profundamente envolvida no processo de representação”, o 

qual está vinculado a lugares e tempos, à história e às instituições.   

Ao tratar das identidades culturais nacionais, que podem ser apreendidas como 

locais em um cenário global, Hall (2015, p. 30, grifo no original) assinala que 

essas construções “são formadas e transformadas no interior da 

representação”, indicando a existência de uma simbólica comunidade que se 

sustenta em memórias passadas e em ensejos futuros, o que aponta para a 

ideia de tradição. Dessa forma, retoma-se que, em dimensões simbólicas, 

representações, identidades e comidas se correlacionam no espaço da cultura. 

Retomando o caráter simbólico da alimentação (Giard, 2008), assume-se que 

na vida social representações sociais conjugadas aos alimentos são 

consumidas. Nesse sentido, com base na demarcação teórica de Moscovici 

(2012), compreende-se que as representações sociais se caracterizam como 

fenômenos que designam formas de conhecimento que se constituem e 

circulam socialmente. Ancoradas em um acervo sociocultural de referência, as 

representações sociais enquadram e categorizam objetos de natureza múltipla, 

convencionalizando e prescrevendo a realidade apreendida pelos sujeitos 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

5                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

(Moscovici, 2015). No espaço da vida cotidiana, tais representações são 

reforçadas e reatualizadas. 

De acordo com Moscovici (2015) e Jodelet (2001), as representações sociais 

pertencem a universos simbólicos particulares, que comportam versões de 

realidade socialmente construídas e partilhadas, expressando “aqueles 

(indivíduos ou grupos) que as forjam e dão uma definição específica ao objeto 

por elas representado” (Jodelet, 2001, p. 21). Além da mobilidade e 

circularidade inerentes às representações, esses fenômenos se caracterizam 

por apresentarem uma dimensão icônica e outra simbólica, referente à inter-

relação entre imagem e significação (Moscovici, 2015). Essas dimensões 

vinculam-se à ancoragem e à objetivação, processos geradores de 

representações.  

A ancoragem recupera a circunscrição classificatória do objeto representado 

no universo simbólico de referência, categorizando-o pela generalização ou 

particularização e nomeando-o; a objetivação traduz o objeto ancorado em uma 

determinada realidade. Acionando a memória social do ponto de vista de sua 

configuração interna, a ancoragem se conecta à objetivação, que age na 

reprodução dos conceitos e imagens ancorados em direção à externalização 

da memória (Moscovici, 2015). Por essa descrição, assume-se que o estudo 

das quitandas tem nas representações uma possibilidade de efetivação teórico-

metodológica em consonância com o objetivo visado. 

AS QUITANDAS E SUA INSERÇÃO CULTURAL 

Este artigo tem como lócus empírico o Festival da Quitanda de Congonhas, 

realizado anualmente desde 20011, no terceiro domingo de maio, na cidade de 

Congonhas, no estado de Minas Gerais (Secom, 2020). Conforme definição do 

Mapa Gastronômico de Minas Gerais, o festival “envolve mais de 18 cidades 

do estado, sendo um verdadeiro resgate à tradição das quitandeiras. O público 

tem a chance de degustar as antigas quitandas de fazenda, conhecer produtos 

locais e vivenciar apresentações culturais que compõem uma agradável 

atmosfera rural” (Minas Gerais, 2017, p. 55). Por essa descrição pode-se 

visualizar, a princípio, que o festival se ampara na ideia de tradição e no 

imaginário rural a ela associado, o que aponta para a inserção das quitandas 

nesse cenário. 

As quitandas, na definição de Frieiro (1982) e de pesquisas subsequentes 

(Christo, 2006; Abdala, 2007), podem ser definidas como a “pastelaria caseira” 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

6                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

que é servida acompanhada do café, como bolos, sequilhos, biscoitos, roscas 

e demais variedades de comidas do gênero. O termo, que tem sua origem na 

língua quimbundo, denominando o tabuleiro de exposição de alimentos para 

venda no espaço público, assumiu conotações distintas no Brasil, indicando 

também os espaços fixos de comercialização de verduras, legumes e frutas e 

algumas comidas que eram vendidas nos tabuleiros das mulheres negras 

escravizadas (Bonomo, 2018). Essas comidas, segundo revisão histórica e 

conceitual de Bonomo (2018, p. 1), podem ser consideradas como detentoras 

de uma “identidade própria”, tendo em vista que foram produzidas da 

confluência de saberes portugueses, indígenas e africanos em suas 

conformações específicas na sociedade escravista brasileira.  

Como mostra a autora, o reconhecimento dessa hibridação de saberes na 

formação das receitas de quitandas não implica no apagamento das relações 

de poder subjacentes; entretanto, há evidências históricas da adaptação dos 

pratos dos colonizadores aos ingredientes e técnicas nativas, bem como da 

influência dos conhecimentos da população escravizada, o que se nota na 

própria categorização metonímica dessas comidas, uma vez que o termo 

africano que identifica o tabuleiro passa a designar o que nele se vende 

(Bonomo, 2018).  

Por essa direção, assume-se, em consonância com Bonomo (2015), que as 

quitandas não se reduzem à adaptação da culinária portuguesa aos 

ingredientes nativos, mas são alimentos forjados historicamente na cozinha 

mineira, estabelecendo uma relação com a vida social e a cultura local. Logo, 

a celebração festiva que tem como tema as quitandas, se considerado o papel 

dos rituais na dinâmica de transmissão da memória e na sustentação da 

tradição, insere-se na dimensão performativa de um imaginário social que dá 

base à construção de identidades e é por elas construído.  

A compreensão das quitandas pelo ângulo da hibridação de saberes culinários 

culturalmente enraizados e historicamente situados do imaginário social 

(Ribeiro, 2021) possibilita, tendo como referência a perspectiva de Canclini 

(2011), entrever a “heterogeneidade multitemporal” que é tributária do processo 

de modernização da América Latina. Nesse sentido, ainda que determinadas 

representações socialmente partilhadas coloquem as tradições como 

estruturas estáticas, cabe reconhecer que os referenciais que se conjugam na 

composição dessas tradições são oriundos de processos de hibridação, o que 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

7                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

é próprio da reprodutibilidade inerente às tradições (Canclini, 2011; Giddens, 

2007). Todavia, como mostra Canclini (2011), culturas híbridas não são, por 

isso, inautênticas; logo, pode-se pensar nas quitandas como comidas 

autenticamente elaboradas no contexto híbrido local.   

Por esse raciocínio, argumenta-se que a identidade cultural e tradicional de um 

alimento típico, performada como evento comemorativo público, é 

característica da vida social contemporânea, em que se nota a transformação 

da cultura em recurso, como mostra Yúdice (2002). Para o autor, isso implica 

em dizer que a cultura pode ser vista como uma reserva disponível que é 

acionada em correlação com o consumo não somente de mercadorias, mas 

também de representações (Yúdice, 2002). Essa perspectiva permite o 

questionamento acerca das representações que podem ser observadas a partir 

das quitandeiras que participam do Festival da Quitanda de Congonhas, sendo 

apreensível um universo simbólico que se delimita em torno da ruralidade e, 

por consequência, da mineiridade, a qual se constrói ancorada em um 

imaginário político, rural e hospitaleiro do ser mineiro (Arruda, 1999).  

Com base no exposto, este artigo tem como objetivo investigar as 

representações sociais sobre as quitandas na perspectiva de quitandeiras que 

participam do Festival da Quitanda de Congonhas. Para tanto, utiliza-se como 

referência teórico-metodológica o conceito de representação social elaborado 

por Moscovici (2012; 2015), segundo o qual representações sociais são 

tributárias de um acervo simbólico de um grupo social, servindo como 

referencial de ancoragem e de objetivação da realidade.  

Circulando e se circunscrevendo no espaço da vida cotidiana, as 

representações sociais expressam pontos de vista acerca de objetos de 

natureza distinta que fazem parte do cotidiano social, permitindo a 

categorização e a nominação desses objetos, o que conduz, em linhas gerais, 

à atribuição de sentido à realidade e ao delineamento de um senso comum 

(Moscovici, 2012; 2015). Nos termos apresentados, o estudo das 

representações sociais dialoga diretamente com a memória e a identidade 

(Candau, 2005; 2012; Hall, 2015). Portanto, por meio das entrevistas que 

compõem a amostra empírica desta pesquisa é possível, utilizando-se a Teoria 

das Representações Sociais, entender como tradição, memória e identidade se 

configuram na celebração pública de uma cultura alimentar.  

 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

8                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS  

O Festival da Quitanda de Congonhas foi criado com o objetivo de “resgatar a 

quitanda mineira”, também servindo de base à proposição da patrimonialização 

do ofício das quitandeiras de Minas Gerais junto ao Instituto do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) (Secom, 2020). Com concursos e 

premiações das quitandas locais, regionais, oriundas de comércio 

especializado e também da melhor decoração de stand, o festival conjuga 

música, artesanato e demais elementos da cultura local na construção de seu 

arranjo (idem). De acordo com o escritório local da Empresa de Assistência 

Técnica e Extensão Rural de Minas Gerais (EMATER) em Congonhas, em 

junho de 2019 foram registrados 27 participantes (individuais ou em grupo) do 

município no festival, entre os quais se encontram quitandeiros(as) que 

produzem semanalmente ou só por encomenda, em quantidades e produtos 

variados, destacando-se bolos, roscas e biscoitos diversos. 

Para a realização deste estudo, de abordagem qualitativa, foram realizadas 

entrevistas com quatro quitandeiras2. A aproximação com o campo teve início 

em janeiro de 2020, por meio da página “Quitandeiras de Congonhas” no 

Facebook. No contexto do distanciamento social da pandemia de Covid-19, 

após o envio de mensagem ao grupo através da página, estabeleceu-se como 

estratégia a produção de um vídeo de apresentação e explicação da pesquisa, 

que foi encaminhado, em abril de 2020, ao grupo das quitandeiras no 

WhatsApp. O vídeo foi enviado por um contato participante do grupo, 

responsável pela administração da página no Facebook. 

Considerando que se tratava do início da pandemia e tendo em vista as 

dificuldades de comunicação por meios virtuais, uma quitandeira retornou o 

contato, dispondo-se a participar da pesquisa e a solicitar que outras 

participassem. Nesse circuito, a administração da página do Facebook também 

disponibilizou o contato de algumas quitandeiras e de pessoas atuantes no 

evento, como representantes da Secretaria Municipal de Cultura e da Câmara 

Municipal de Congonhas, que forneceram fontes documentais, como edições 

do “Caderno de Receitas” do Festival3. Ao todo, entre abril e setembro de 2020, 

foram contactadas oito quitandeiras, das quais seis demonstraram interesse 

em participar e, dessas, quatro responderam às questões enviadas4.  

As entrevistas foram realizadas de forma assíncrona, pelo WhatsApp, mas uma 

delas também ocorreu de forma síncrona, via Gooogle Meet. Na modalidade 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

9                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

assíncrona, as respostas foram encaminhadas por meio de áudio, texto e 

vídeo, havendo também o compartilhamento de imagens. Das quatro 

participantes, três residem em área urbana e uma em área rural. Tendo em vista 

que o estudo da memória e da identidade como modalidades de representação 

(Candau, 2005) tem nas narrativas um material de análise válido, a amostra de 

quatro entrevistas se mostrou efetiva para a consecução do objetivo proposto, 

dada a densidade qualitativa da descrição dos temas explorados pelas 

entrevistadas, a despeito da quantidade de entrevistas obtidas. A isso 

acrescenta-se a natureza qualitativa da abordagem das representações e os 

entraves de acesso à conexão e domínio dos dispositivos tecnológicos que se 

apresentaram na comunicação com as quitandeiras. No Quadro 1 são 

apresentadas as quitandeiras cujas entrevistas compõem a amostra. 

 

 

 

 

 

 

As entrevistas foram organizadas nos seguintes eixos temáticos: (1) 

identificação da participante; (2) tópico sobre a produção de quitandas, 

compreendendo ingredientes, processos de fabricação e transmissão das 

práticas culinárias; (3) tópico sobre o “ser quitandeira”, abrangendo memórias 

e identidade profissional; (4) tópico sobre o Festival da Quitanda, incluindo 

participação, preparação para o evento e sua significação; e (5) tópico sobre 

as representações, composto por questões opinativas sobre as quitandas como 

comidas tradicionais, como patrimônio e as lembranças em seu entorno, 

apontando para a constituição de uma categoria nativa. 

Para a avaliação dos dados obtidos com base na Teoria das Representações 

Sociais, a análise de conteúdo (Bardin, 1977) foi utilizada como recurso 

metodológico para a sistematização dos temas recorrentes nas respostas 

analisadas, subdividindo-se nas etapas de codificação e categorização. Na 

primeira, identificam-se aproximações temáticas e repetições, determinando 

núcleos de sentido; na segunda, classificam-se e ordenam-se os temas 

DENOMINAÇÃO IDADE5 ORIGEM ENTREVISTA 

Entrevistada 1 54 anos Rural Assíncrona, respostas por 
áudio, via WhatsApp. 

Entrevistada 2 Idade não 
informada Urbana Assíncrona, respostas por 

texto, via WhatsApp. 

Entrevistada 3 Idade não 
informada Urbana 

Assíncrona, repostas por 
texto e áudio, via WhatsApp. 
Síncrona, via Google Meet. 

Entrevistada 4 59 anos Urbana Assíncrona, respostas por 
texto, via WhatsApp. 

Quadro 1. Identificação das 
participantes da pesquisa. 
Fonte: Dados obtidos nas 
entrevistas, 2020. 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

10                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

codificados (Bardin, 1977). Trata-se de um procedimento validado para a 

identificação de representações sociais, conforme estudos precursores nesse 

campo teórico (Henry; Moscovici, 1968; Moscovici, 2012). Dessa forma, levou-

se em conta que os discursos que permeiam o material empírico se estruturam 

a partir de determinados núcleos de sentido que podem ser descritos e 

discutidos com o anteparo teórico apresentado, assumindo que a materialidade 

do festival nas narrativas das entrevistadas são substrato para a compreensão 

da imaterialidade da cultura performada no evento e circulante na vida cotidiana 

local. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

As entrevistas on-line tiveram como questões basilares a compreensão das 

quitandeiras que participam do festival sobre as quitandas e sua relação com a 

tradição. Na concepção de todas as entrevistadas, que se reconhecem 

identitariamente como quitandeiras, as quitandas se delimitam no universo 

simbólico do alimento artesanal, produzido com afeto e cujo saber-fazer é 

transmitido geracionalmente. A origem rural dos ingredientes, conectada à ideia 

de natural em oposição comparativa com o industrial, também sustenta as 

representações construídas acerca das quitandas, assim como a mineiridade, 

como ilustram as entrevistas. 

Se eu tenho um quintal, eu vou pegar no meu quintal um produto natural, por 
exemplo, é uma banana, é um milho, uma mandioca, é qualquer coisa assim 
que for natural, um inhame, alguma coisa. E se eu não tiver, eu posso tá indo 
no Mercado do Produtor comprar um produto natural e transformar esse 
produto natural numa quitanda, é, artesanal. Então é uma quitanda que eu vou, 
que eu sei que aquela quitanda, é um produto, é uma quitanda, é natural. Então 
o sabor dela é totalmente diferente. Então eu consigo transformar esse produto 
natural numa saborosa quitanda, pra tá degustando com a minha família ou 
com os amigos, porque na casa do mineiro é assim, chegou na casa do mineiro 
pra fazer uma visita, termina lá na cozinha com um cafezinho e uma broa ou 
um pão de queijo. E eu entendo como ser quitandeira é isso aí, você 
transformar um produto natural, numa saborosa quitanda (Entrevistada 3)6. 

Os produtos que eu uso, assim, eu mantenho uma qualidade bem diferenciada, 
eu gosto das coisa muito bem feitinha. É o leite da roça, quando tem o ovo 
caipira eu uso, quando num tem eu compro, o fubá é de moinho d’água... Então 
a gente procura assim, igual o doce de leite, eu faço aqui mesmo, no tacho 
aqui. Igual, eu faço o bem casado com o doce de goiaba. Então a gente procura 
fazer o que dá pra gente produzir, igual a goiabada, aqui tem muita goiaba, e 
quando dá pra produzir eu produzo o doce também. Então tudo é assim... A 
gente faz tudo assim pensando no artesanal mesmo (Entrevistada 1). 

As quitandas são saborosas não somente por causa dos ingredientes 
utilizados, mas também pela forma artesanal e carinhosa com que são feitas. 
Podemos dizer que os melhores momentos da nossa vida, são aqueles em que 
passamos com nossa família e amigos sentados à mesa, para curtir uma “boa 
prosa” e tomar um cafezinho com quitandas fresquinhas.  No nosso dia a dia, 
saborear uma quitanda nos remete a esses bons momentos (Entrevistada 2). 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

11                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

 

Na questão nutricional saímos na frente de qualquer tipo de comércio ou 
indústria porque não uso conservante em nada. A matéria-prima é muitas vezes 
orgânica e nossas mãos fazem 100 e não milhares. A quantidade de amor é 
extremamente maior em toda questão. No meu caso tenho horta caseira e crio 
galinhas. Tudo isso pra usar na minha lida diária (Entrevistada 4). 

A transformação de componentes “naturais” em quitanda, do ponto de vista das 

entrevistadas, exemplifica as considerações de Lévi-Strauss (2004) sobre a 

culinária como indicativo da apropriação da realidade concreta pela mediação 

humana, o que se caracteriza como elaboração de ordem cultural. Destaca-se, 

com base na compreensão das entrevistadas, o papel afetivo dessa mediação, 

que se associa ao quantitativo que é possível produzir sendo quitandeira e está 

presente na formatação de alguns pratos (Figura 1 e Figura 2). Além disso, a 

ancoragem da memória afetiva na sociabilidade familiar e mineira consolida 

uma dimensão ritual dessas comidas no cotidiano, o que permite apreender 

que a quitanda se constitui também como símbolo de uma identidade rural e 

mineira (Abdala, 2007), como endossa a Entrevistada 1: “Eu sou uma 

quitandeira rústica, meu produto é mais, é como se diz, da roça”. 

 

 

Figura 1. Goiabinhas. 
Fonte: Entrevistada 4. 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

12                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

 

Retomando as considerações de Connerton (2009) sobre a importância da 

forma na caracterização da ritualidade, verifica-se na percepção das 

quitandeiras entrevistadas que o ritual de confecção das quitandas e de seu 

consumo é distintivo na definição descritiva dessas comidas. A 

performatividade está presente no diálogo à mesa, nos acompanhamentos que 

se dispõem sobre ela (Figura 3) e na emoção envolvida no processo de 

preparo, ou seja, a ritualidade relatada perpassa a produção e o consumo. Essa 

humanização por meio da transferência de sentimentos para o alimento 

aparece como um diferencial na comparação com a fabricação industrial e 

também está incorporada à definição da quitanda tradicional ou “resgate” 

(Entrevistada 4), cuja representação, no âmbito dos relatos analisados, é 

sinônimo de quitanda da roça e mineira (Ribeiro, 2021; Ribeiro; Doula, 2024). 

É que, como por exemplo, na, na roça, você tem o inhame, você tem a 
mandioca, você tem o fubá, o ovo, a coalhada, aqui o leite perde. Então, no 
antigamente, e até hoje aqui eu uso, a gente vai, vai e cria aquela receita e faz 
uma quitanda mais rústica, né? E o povo da cidade come e adora porque é, é 
diferenciado do da cidade e é isso que, ah, sei lá, acho que enobrece a 
quitanda, né? Cê pegar aquela coisa matuta ali, fazer... (Entrevistada 1) 

Inclusive quando a gente tá no nosso festival, e a gente recebe muita gente de 
fora, e as pessoas ficam maravilhadas quando vê. “Nossa, que legal, eu lembro 
do meu tempo!” Aí quando vê a gente tá manuseando lá uma receita, tá 
assando uma receita lá... Eles vêm, prova, degusta... “Nossa, fui lá atrás, no 
meu tempo de criança, quando a minha mãe fazia esse bolo, minha mãe fazia 
esse tipo de broa”, entendeu? Então assim, aí eles falam, “ah, hoje a gente não 
tem como, a gente compra só de padaria e não é, o sabor não é o mesmo”. 
Então aqui no festival a gente vê que é tudo natural, é aquela nostalgia, volta 

Figura 2. Biscoitos de mel, 
biscoitos de amendoim e 
roscas. 
Fonte: Entrevistada 2. 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

13                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

mesmo no tempo, lembra do tempo quando era criança, que comia aquela broa 
que a vó fazia, então isso é muito bacana (Entrevistada 3). 7 

 

A tradição, ancorada na memória geracional e na reprodução do passado, tem 

na representação pública no espaço do festival um vetor de relevância para a 

constituição de uma identidade e de uma esfera simbólica de pertencimento 

(Turner, 1974), além de se apresentar como significativa do ponto de vista das 

quitandeiras que participam do evento (Connerton, 2009). Nas palavras da 

Entrevistada 4, “o mineiro é seleto e genuinamente tradicionalista”, o que 

demonstra, ao lado dos outros depoimentos, que a vivência da tradição pela 

mediação das quitandas faz parte da experiência cotidiana das quitandeiras. 

Portanto, a celebração da tradição não pode ser dissociada dos sentidos que 

são construídos no contexto local em que está inserida e, no escopo da análise, 

pode-se dizer que a tradição representa um recurso cultural do ponto de vista 

do consumo simbólico (Yúdice, 2002). 

Considero as quitandas comidas tradicionais porque, apesar de haver 
mudanças nas receitas, elas sempre conservam suas origens, que nos são 
passadas por mães, avós, tias e amigas. Isso é ser tradicional! (Entrevistada 
2). 

Ela é tradicional porque, quando a gente, principalmente eu quando eu era 
criança, me lembro da minha vó, da minha mãe fazendo aquelas quitandas 
gostosas, faziam aqueles bolos, sonho. Minha mãe fazia um sonho 
maravilhoso, eu sentia o cheirinho dele quando ela tava fazendo, então assim, 
é tradicional por isso, você traz, traz dos avós, você traz da sua mãe, e eu tô 
tentando fazer isso pra, passando pras minhas filhas, entendeu? [...] Por quê? 
Pra gente não deixar essas coisas acabar, porque hoje a comodidade tá muito 
grande, as pessoas hoje elas tão pensando, é, assim: “ah, eu vou querer uma 
coisa mais rápida, eu vou ali compro um bolo ali e tal”. Não tem aquela vontade 
de ir pra cozinha, fazer um bolo, pegar um produto gostoso, um milho, bater, 
fazer, entendeu? As pessoas não querem isso. Então a gente, nós como 
quitandeiras, a gente luta, tá lutando pra isso, vai passando pras nossas 
famílias, pro nossos filhos, pra depois os filhos tá passando pros filhos deles, e 
uma coisa que a gente não quer deixar é morrer, então é tradicional por isso, 
porque a gente vai trazendo, né, dos nossos avós, bisavós, das mães, então 
por isso, é, a quitanda é uma comida tradicional (Entrevistada 3). 

Figura 3. Mesa de quitanda. 
Fonte: Dados obtidos na 
pesquisa, 20207. 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

14                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

 

Meu doce AMBROSIA (ANTIGO E TRADICIONAL MINEIRO)8 demora 3 hs no 
fogo a lenha. Ao passo que os CHEFS ensinam a fazê-lo em 30 min. [...] Não 
gosto muito dos Chefs. São modernos demais. O oposto das quitandeiras. 
Somos resgate puro. [...] Cresci numa família tradicional Congonhense onde 
as mulheres foram e são craques na cozinha. Sou saudosista. Por isso que 
faço bem o que faço. Resgato o que me remete ao passado lindo, revendo 
cadernos de receitas antigos e colocando em prática muita coisa que cresci 
vendo uma tia linda preparando (Entrevistada 4). 

Na enunciação da tradição, observa-se a preocupação com a sua continuidade, 

o que é próprio de sua correlação com o moderno, como salienta Giddens 

(2007). Nesses termos, as quitandeiras traduzem os apontamentos do autor de 

que a sustentação de referências passadas, no presente, emerge como uma 

necessidade diante das incertezas e da aceleração que acompanham o 

proposto pelo discurso da modernidade. A tradição, portanto, da forma como 

se apresenta no cotidiano das entrevistadas, funciona como um dispositivo 

mnemônico e estruturante de um posicionamento identitário que desponta 

diante de um cenário de fragmentação da identidade na pós-modernidade, 

como assinalado por Hall (2015), ou, nos termos de Giddens (2007), nas 

sociedades pós-tradicionais.  

Ressalta-se, no entanto, que a reprodutibilidade da tradição não implica em sua 

imobilidade, mas está condicionada à validação de seus guardiães (Giddens, 

2007), como evidencia a Entrevistada 4 ao se referir ao trabalho dos chefes – 

diretamente conectado ao que Goody (1995) denomina “alta cozinha” – como 

excessivamente moderno, com técnicas que descaracterizam as receitas e, 

portanto, as quitandas. Depreende-se que, se por um lado determinadas 

aberturas estruturais não são comportadas pela dinâmica da tradição, por outro 

a tradição está em constante adaptação pelos seus praticantes ou guardiães: 

“a gente que tá acostumado a mexer assim, você tá sempre trocando alguma 

coisa, sempre trocando ingrediente” (Entrevistada 3). Dessa forma, como é 

característico dos rituais estabelecerem uma demarcação de pertencimento ou 

não a um grupo (Turner, 1974), o ritual culinário das quitandas mostra que o 

pertencimento determina a autorização para propor mudanças e repassar o 

conhecimento, dando sequência à reprodutibilidade dos guardiães e, 

consequentemente, da tradição, como também exemplifica a Entrevistada 3: “a 

partir do momento que eu passei pra você, que você vai fazer a receita, ela se 

torna sua.” 

 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

15                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A análise das representações sociais das quitandas tendo como referência 

quitandeiras que participam do festival da Quitanda de Congonhas demonstra 

que a ruralidade e a mineiridade são os principais pontos de ancoragem que 

caracterizam a tradição dessas comidas. Nesse sentido, infere-se que o 

festival, como forma de celebração pública da cultura culinária local, constitui-

se como vetor de afirmação de uma identidade tradicional experimentada no 

cotidiano social e representativa do ponto de vista da utilização da cultura como 

recurso simbólico. 

Os resultados também mostram que o tradicional não representa uma 

imobilidade contrária ao moderno, mas é regido por uma dinâmica estrutural 

própria, a partir da qual certas mudanças são comportadas. Logo, é pelo filtro 

da racionalidade do discurso moderno, quando tomada como referencial, que 

as tradições cotidianas, como determinadas práticas culinárias, são tratadas 

como rígidas. Compreende-se, portanto, que as quitandas, que na amostra 

analisada podem ser definidas como símbolo do “ser mineiro” e “da roça”, 

também representam a funcionalidade da tradição na vida cotidiana de um 

grupo e seu reconhecimento social na contemporaneidade. 

Ainda que a amostra não seja representativa de todo o estado de Minas Gerais 

e que o suporte teórico-metodológico aponte para o reconhecimento de que as 

representações sociais são plurais e estão em processo de reconstrução 

constante, é possível apreender a partilha de um imaginário social comum 

sobre o “ser mineiro” nas evocações discursivizadas, indicando que a 

mineiridade, para além de representação simbólica, é presença ativa e 

potencialmente ativada no cotidiano e no processo de ancoragem e atribuição 

de sentidos à culinária das quitandas. Aliada à mineiridade, a ruralidade que a 

compõe e que também pode ser avaliada separadamente, como representação 

de um passado forjado pelo ideário de uma modernidade que se propõe como 

urbana, manifestou-se como substrato de referência para a significação das 

quitandas.  

Em relação à funcionalidade da tradição, as interlocutoras indicaram a 

necessidade de conexão com o passado e a vinculação com as gerações 

familiares precedentes, sendo possível apreender, com base nisso, que os 

costumes tradicionais, no âmbito da culinária, funcionam como referenciais de 

pertencimento e de reconhecimento identitário, o que se torna importante 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

16                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

diante da configuração das relações sociais no contexto das sociedades 

complexas, permeadas pela pluralidade e confluência de informações, muitas 

vezes desconectadas e sem referências de ancoragem no cotidiano local em 

que circulam. Pelo viés culinário, nota-se que a difusão de alimentos 

dissociados da cultura alimentar em que são inseridos tem no reforço do 

consumo do tradicional um ponto de diferenciação e, portanto, de identificação. 

Logo, a ruralidade, seja memorialmente evocada ou concretamente 

experienciada, surge, neste estudo das quitandas, como suporte à valorização 

da cultura alimentar local em comparação ao que lhe é externo. 

NOTAS 
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior (CAPES), Brasil. 

 
1 Em 2020 e 2021, período da pesquisa, o Festival da Quitanda foi suspenso em função 
da pandemia de Covid-19. 
2 A pesquisa foi submetida ao Comitê de Ética e Pesquisa com Seres Humanos da 
Universidade Federal de Viçosa (CEP – UFV) e aprovada por meio do parecer 
consubstanciado nº 3.917.559. Número de registro do projeto: 50160274162 
(www.sisppg.ufv.br). Como se trata de uma investigação realizada em condições de 
distanciamento social impostas à época, as participantes confirmaram seu 
assentimento através do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido em formato on-
line, autorizando o uso das imagens e das entrevistas para fins exclusivos do estudo. 
3 A análise simbólica dessas receitas pode ser verificada em Ribeiro e Doula (2023). 
4 Embora tenha se seguido um questionário estruturado para o envio das perguntas, 
as respostas obtidas não se resumiram necessariamente às perguntas enviadas, dada 
a natureza qualitativa da pesquisa. 
5 Ainda que algumas participantes não tenham informado a idade precisa, a amostra 
não inclui jovens, sendo abrangida a faixa etária acima de 40 anos. 
6 Nas transcrições foram respeitadas as falas e textos originais das entrevistadas. 
7 A Figura 3 foi encaminhada, via WhatsApp, por uma das interlocutoras que se dispôs 
a participar, mas não concluiu a entrevista por dificuldades no acesso à internet. 
8 Na resposta textual da entrevistada a expressão está destacada em maiúsculo. 

REFERÊNCIAS 
ABDALA, M. C. Receita da mineiridade: a cozinha e a construção da imagem do 
mineiro. Uberlândia: EDUFU, 2007. 

ARRUDA, M. A. N. Mitologia da mineiridade: o imaginário mineiro na vida política e 
cultural do Brasil. São Paulo: Brasiliense, 1999. 

BARDIN, L. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 

BONOMO, J. R. As quitandas de Minas Gerais: uma análise das origens de um 
alimento luso-afro-brasileiro. XIII CONLAB – Congresso Luso-Afro-Brasileiro de 
Ciências Sociais, São Paulo, 2018, p. 1-20. Anais Eletrônicos. Disponível em: 
https://www.conlab2018.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/1543359262_ARQUI
VO_Conlab2018textocompleto.pdf. Acesso em 15 jan. 2025. 

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: Estratégias para entrar e sair da 
modernidade. 4ª edição. São Paulo: Edusp, 2011. 



 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

17                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

 
CANDAU, J. Antropologia da memória. Lisboa: Instituto Piaget, 2005. 

CANDAU, J. Memória e Identidade. São Paulo: Contexto, 2012.  

CHRISTO, M. S. L. Fogão de lenha: quitandas e quitutes de Minas Gerais. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2006. 

CONNERTON, P. How societies remember. Cambridge: Cambridge University Press, 
2009. 

FRIEIRO, E. Feijão, angu e couve: ensaio sobre a comida dos mineiros. Belo 
Horizonte: Ed. Itatiaia; São Paulo: Ed. da Universidade de São Paulo, 1982. 

GIARD, L. Cozinhar. In: CERTEAU, M.; GIARD, L.; MAYOL, P. A invenção do 
cotidiano: 2. Morar, cozinhar. 7. ed. Petrópolis: Vozes, 2008, p. 209-332. 

GIDDENS, A. Mundo em descontrole. 6. ed. Rio de Janeiro: Record, 2007. 

GOODY, Jack. Cocina, cuisine y clase: estudio de sociología comparada. Barcelona: 
Gedisa Editorial, 1995. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: Lamparina, 
2015. 

HENRY, P.; MOSCOVICI, S. Problèmes de l'analyse de contenu. 
In.: Langages, 3ᵉ année, n. 11, 1968, p. 36-60. 

HOBSBAWM, E. A invenção das tradições. In: HOBSBAWM, E.; RANGER, T. (Org.). A 
invenção das tradições. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002, p. 9-23. 

JODELET, D. Representações sociais: um domínio em expansão. In: JODELET, D. As 
Representações Sociais. Rio de Janeiro: Ed. Uerj, 2001, p. 17-44. 

LÉVI-STRAUSS, C. O cru e o cozido – Mitológicas I. São Paulo: Cosac Naify, 2004. 

MINAS GERAIS. Mapa Gastronômico de Minas Gerais. 2017. Disponível em: 
http://www.minasgerais.com.br/maisgastronomia/wp-
content/themes/gastronomia/pdf/mapa-gastronomico.pdf. Acesso em: 14 jan. 2025. 

MOSCOVICI, S. A psicanálise, sua imagem e seu público. Petrópolis: Vozes, 2012. 

MOSCOVICI, S. Representações sociais: investigação em psicologia social. 
Petrópolis: Vozes, 2015. 

RIBEIRO, I. M.; DOULA, S. M. As receitas de quitandas em perspectiva 
simbólica. Resgate: Revista Interdisciplinar de Cultura, Campinas, SP, v. 31, n. 00, p. 
e023017, 2023. DOI: 10.20396/resgate.v31i00.8672985. Disponível 
em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/resgate/article/view/8672985. 
Acesso em: 12 jun. 2025. 

RIBEIRO, I. M.; DOULA, S. M. A tradição alimentar da merenda no cotidiano e na 
memória de mulheres rurais. ACENO: Revista de Antropologia do Centro-Oeste, 11 
(26): 279-300, maio a agosto de 2024. Disponível em: 
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/aceno/article/view/16930. Acesso 
em: 12 jun. 2025. 

RIBEIRO, I. M. Do tabuleiro aos festivais: a tradição culinária das quitandas de Minas 
Gerais. 2021. 124 f. Tese (Doutorado em Extensão Rural) - Universidade Federal de 
Viçosa, Viçosa. 2021. Disponível em: 
https://locus.ufv.br/server/api/core/bitstreams/53aa862f-ada6-409c-ab6d-
05aa7fc8afcb/content. Acesso em: 12 jun. 2025. 

SECOM. Sabor e memória: Festival da Quitanda celebra 20 anos. Congonhas – MG, 
2020. Disponível em: https://www.congonhas.mg.gov.br/index.php/sabor-e-memoria-
festival-da-quitanda-celebra-20-anos/. Acesso em: 14 jan. 2025. 

TURNER, V. O processo ritual: estrutura e anti-estrutura. Petrópolis: Vozes, 1974. 

VAN GENNEP, A. Os ritos de passagem. Petrópolis: Vozes, 2011. 

https://doi.org/10.20396/resgate.v31i00.8672985
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/resgate/article/view/8672985


 
A TRADIÇÃO COMO RESGATE 

18                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3046, 2025 

 
YÚDICE, G. El recurso de la cultura: usos de la cultura en la era global. Barcelona: 
Editora Gedisa, 2002. 

 

Isadora Moreira Ribeiro: Doutora em Extensão Rural pela Universidade Federal de 
Viçosa (UFV). Mestra em Jornalismo pela Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Bacharela em Jornalismo pela Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). 

Sheila Maria Doula: Professora Titular aposentada pelo Departamento de Economia 
Rural da Universidade Federal de Viçosa (UFV). Doutora e Mestra em Antropologia 
Social pela Universidade de São Paulo (USP). Graduada em Ciências Sociais pela 
mesma instituição. 

Texto recebido em: 15/01/2025 

Texto aprovado em: 17/06/2025  
 


