
 

 
Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 
DOI: https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3818 
 

   This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License                                                                                

 
 
  

  

FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO 
VIVO DAS LENDAS, FESTAS E 
VOZES DA AMAZÔNIA 

FLEXAL DE ÓBIDOS: living 
heritage of legends, festivals and 
voices of the Amazon 

Resumo 
O distrito de Flexal, em Óbidos (PA), é uma comunidade 
tradicional de terra firme, com forte vínculo cultural com 
a floresta Amazônica. Este estudo apresenta os 
resultados de uma pesquisa qualitativa realizada in loco, 
voltada à valorização do patrimônio cultural, histórico e 
natural local. A partir de revisão bibliográfica, observação 
direta e inventário da memória viva, foram identificados 
mitos, festejos e práticas que reforçam a identidade 
coletiva e a continuidade de tradições. Os resultados 
evidenciam a importância da valorização desses 
elementos para a preservação da herança sociocultural 
de Flexal. 
 
Palavras-chave: Comunidade. Floresta amazônica. 
Preservação. Herança cultural. 
 

Abstract 
The Flexal district of Óbidos, Pará, is a traditional terra 
firme community with strong cultural ties to the Amazon 
rainforest. This study presents the results of qualitative 
research conducted on-site, focusing on the appreciation 
of local cultural, historical, and natural heritage. Through 
a literature review, direct observation, and an inventory of 
living memory, myths, celebrations, and practices that 
reinforce collective identity and the continuity of traditions 
were identified. The results highlight the importance of 
valuing these elements for the preservation of Flexal's 
sociocultural heritage. 
 
Keywords: Community. Amazon rainforest. 
Preservation. Cultural heritage. 

Eliane do Nascimento Rodrigues  
Mestra em Sociedade, Ambiente e Qualidade de Vida 
Universidade Federal do Oeste do Pará - PPGSAQ 
19rodrigues19@gmail.com 

Danielly Samara Mafra Pereira  
Mestranda em Sociedade, Ambiente e  
Qualidade de Vida 
Universidade Federal do Oeste do Pará - PPGSAQ 
ls6699470@gmail.com 

Itamar Rodrigues Paulino  
Doutor em Teoria Literária, professor e pesquisador  
Universidade Federal do Oeste do Pará  
itasophos@gmail.com 

https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3818


 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

2                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

ACORDANDO MEMÓRIAS 
No contexto das culturas locais, as comunidades tradicionais exercem um 

papel fundamental na preservação e transmissão dos saberes culturais. A 

cultura encontra-se intrinsecamente ligada à identidade social, sendo 

construída e atualizada a partir da memória coletiva, por meio dos ritos, 

costumes, gestos, na arte dos preparos e os modos de convivência que, ao 

longo das gerações, moldaram a identidade cultural local. Em conjunto, esses 

elementos emergem da vivência dos povos que compõem os modos de vida 

tradicionais, sendo manifestados por meio das memórias coletivas, que 

orientam o presente e projetam o futuro das comunidades tradicionais. 

A memória local constitui uma pedra angular da identidade coletiva, pois é por 

meio dela que compreendemos como surgimos, como resistimos e como 

evoluímos enquanto sujeitos culturais. Conforme Nora (1993), a memória é 

vida, sempre carregada por grupos vivos, e nesse sentido, ela está em 

constante transformação, aberta à dialética entre a lembrança e o 

esquecimento. A memória, torna-se, assim, um elo vivido no presente contínuo, 

consagrando a lembrança como sagrada, emergindo de um grupo que a 

mantém viva, sendo coletiva e múltipla, constantemente interpretada e 

ressignificada. 

O surgimento da memória está profundamente enraizado nas experiências e 

vivências compartilhadas entre os indivíduos que, ao longo do tempo 

encontram “desde que nascem um mundo de conhecimentos que lhes vai 

sendo transmitidos pela sociedade, por sua vez herdeira de conhecimentos 

anteriores e aberta e novas interpretações” (Proença Filho, 2007, p. 38). Neste 

percurso, os grupos sociais desenvolveram suas identidades por meio das 

narrativas orais, dos ritos e rituais, das práticas e expressões culturais que 

refletem suas interações no ambiente em que vivem e entre si.  

A memória local, nesse sentido, constitui-se como um patrimônio em constante 

construção, superando a ideia de um simples repositório de informações. Ela 

adapta-se às transformações sociais e possibilita que as comunidades 

reafirmem sua identidade e resistência diante das mudanças aceleradas da 

contemporaneidade e antes dela, frente à oposição de uma História inventada, 

que por muito tempo tentou renegar as raízes culturais existentes no Brasil.  

Arantes (2010) apresenta que 

 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

3                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

No Brasil, as discussões sobre patrimônio ficaram mais 
intensas e apaixonadas à medida que os itens a serem 
preservados passaram a incluir, além não apenas os 
relacionados à cultura de elite, mas, também, em número 
cada vez maior, os que dizem respeito a culturas indígenas e 
populares (Arantes, 2010, p. 56). 

 
 Nessa perspectiva, trazemos o patrimônio da memória viva em forma de 

inventário cultural de uma comunidade situada na Amazônia, que valoriza sua 

história local por meio de depoimentos de moradores. Esses relatos revelam 

tradições e narrativas sobre eventos transmitidos entre gerações, fortalecendo 

a identidade comunitária frente à modernidade imposta. Conforme Pollak 

(1989, p. 14), “a história de vida ordena acontecimentos que balizaram uma 

existência. Além disso, ao contarmos nossa vida, em geral tentamos 

estabelecer uma certa coerência por meio de laços lógicos entre 

acontecimentos chaves”.  

Os relatos colhidos incluem aspectos religiosos, festividades e elementos da 

vida cotidiana, como hábitos e costumes, expressões linguísticas regionais e 

narrativas locais, oferecendo, assim, uma visão abrangente da memória 

coletiva da comunidade e como ela permite que os indivíduos se reconheçam 

nela. Em relação aos locais, classificamos conforme Bakthtin (1997), como 

gêneros primários, tais como narrações, os diálogos e práticas culturais, que 

ao serem transformados, passam a compor os gêneros literários, inserindo-se, 

portanto, em uma esfera mais ampla de comunicação cultural.  

Paulino (2018, p. 156), defende que “é preciso haver um processo constante 

de registro das diversas manifestações culturais e apresentá-las como 

patrimônio e memorial de um povo”. Nesse contexto, a oralidade de saberes 

oriundos dos povos tradicionais reflete o sentimento de pertencimento, 

resistência e ancestralidade, colaborando para que as memórias locais 

continuem vívidas no seio coletivo, formando uma comunidade coesa, na qual 

cada indivíduo possa se identificar nos espaços que habita.  

  A pesquisa foi realizada no ano de 2014, de forma participativa 

in loco com apurações dos moradores locais em método roda de conversa e 

diálogo domiciliar. Inicialmente, planejou-se o formato entrevista estruturadas, 

entretanto, as conversas espontâneas que surgiram durante essas interações 

proporcionaram informações importantes sobre as práticas culturais colhidas e 

os conhecimentos acerca dos acontecimentos locais. Os participantes foram 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

4                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

observados e ouvidos atentamente, permitindo uma compreensão mais 

profunda sobre os saberes locais, sendo que suas falas são preservadas neste 

estudo na mesma estrutura gramatical colhida nas conversas. Além da 

pesquisa, foi feita uma análise bibliográfica acerca dos eventos colhidos e 

fundamentados em estudos já publicados oferecendo assim, um pano de fundo 

teórico e contextual. 

A pesquisa, baseada nas vozes locais, destaca a importância de explorar e 

tomar conhecimento das expressões culturais, lendas, mitos, elementos 

festivos, bem como os aspectos memoriais e históricos que construíram a vida 

cotidiana em um território amazônico. Ao organizar tais informações, propõe-

se não apenas o registro do patrimônio local por meio da oralidade e das 

comunicações, mas também a promoção de ações colaborativas voltadas à 

conservação e valorização dessa herança memorial, servindo, assim, como 

fundamento para o fortalecimento da identidade cultural e da cidadania.  

 ENTRE MITOS E MEMÓRIAS LOCAIS DE FLEXAL  
  

Flexal é uma comunidade tradicional localizada entre áreas de terra firme e 

várzea, no município de Óbidos, região do baixo Amazonas, Estado do Pará. 

Limita-se ao norte com a Comunidade Cuiteua, na Cabeceira do Leonel; a leste 

com o município de Curuá; ao sul com o Lago Flexal; e a oeste com a 

Comunidade Buiuçu. 

Para compreender a cultura memorial dessa comunidade, realizamos a oitiva 

dos moradores, buscando apreender suas vivências, costumes, histórias e 

experiências coletivas. Essas memórias estão profundamente ligadas às 

relações sociais, às práticas locais e à floresta amazônica, da qual usufruem 

os recursos naturais, assim, o estar junto é compartilhar a experiência em uma 

relação de reconhecimento recíproco que requer ocupar um lugar (Lazzari; 

Mazzarino; Turatti, 2017). 

A memória coletiva, de acordo com Maurice Halbwachs (1990), não é 

simplesmente a soma das memórias individuais, mas uma construção social 

compartilhada que se forma e se mantém por meio das interações entre os 

membros de um grupo. Dessa forma, os mitos, lendas, histórias e experiências 

relatadas pelos moradores revelam-se como elementos dessa memória social, 

carregados de significados coletivos que reforçam a identidade da comunidade. 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

5                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

Entretanto, é importante destacar que essas narrativas não devem ser 

encaradas como verdades fixas, mas como construções dinâmicas e 

problematizadoras que expressam valores, conflitos e adaptações da 

comunidade frente às transformações sociais e ambientais. Os contos e 

festejos locais, além de preservar tradições, também funcionam como espaços 

de negociação cultural, onde se refletem as existências, os desafios e as 

resistências do distrito Flexal. 

Paulino (2018, p. 154) define cultura como o “ajuntamento de costumes e 

crenças, as manifestações artísticas, os hábitos cotidianos, as experiências e 

o conhecimento pessoais coletivos acumulados e transmitidos entre gerações, 

e as relações entre os seres humanos e o seu ambiente”. Essa definição reforça 

que a cultura memorial de Flexal é resultado da interação constante entre a 

comunidade, sua história e o território onde vivem. 

Nesse contexto, os mitos e lendas contados pelos moradores não apenas 

preservam tradições, mas também reforçam a identidade local, revelando 

visões de mundo construídas socialmente. Conforme Rodrigues e Paulino 

(2023, p. 136), essas narrativas estabelecem “uma intersecção momentânea 

entre a história do sujeito, seu contexto social e seus projetos de vida”, 

atribuindo sentidos ao passado a partir das vivências do presente. Igualmente, 

cumprem um papel essencial na transmissão de valores e no fortalecimento da 

convivência comunitária, tornando-se instrumentos vivos de memória. Assim, 

tais narrativas desempenham um papel fundamental no fortalecimento da 

convivência comunitária e as práticas de apropriação cultural (Chartier, 1990) 

entre as gerações, “a fim de elucidar o papel identitário de pertencimento, 

elevando e respeitando a diversidade cultural como ferramenta de amparo 

destas culturas em suas próprias vicissitudes” (Serres; Azevedo, 2021, p. 30). 

Inicialmente trazemos em nossa investigação as histórias locais, que servem 

como base para os ensinamentos, crenças e conhecimentos dos habitantes do 

distrito de Flexal. Essas narrativas, também conhecidas como causos, 

enquadram-se na categoria contos populares e são tradicionalmente narradas 

por pessoas de “origem ribeirinha, interiorana e/ou cabocla”, baseado em 

compilados de escritos diversos, muitos dos quais foram publicados em jornais 

(Andrade; Cunha; Rodrigues, 2023, p. 236). Esses causos são propagados de 

geração em geração, por meio do costume comunitário de se reunir em rodas 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

6                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

de conversas e relatar histórias, um processo que preserva o caráter oral de 

transmissão cultural. 

O distrito de Flexal também é rico em lendas e superstições, que fazem parte 

do imaginário coletivo de seus habitantes. Um exemplo dessas histórias é a 

Porca Velha, que remonta a um episódio misterioso contado pelos moradores 

mais antigos. Segundo relatos, uma mulher se transformava em uma porca de 

tamanho gigante e percorria as ruas durante a noite, correndo atrás das 

pessoas. Em uma dessas ocasiões, a porca misteriosa foi surpreendida por 

moradores, que a atacaram com pedaços de pau. Após um mês de aparições, 

a porca misteriosa desapareceu, e desde então não se teve mais notícias sobre 

sua existência. 

Outra lenda bastante conhecida em Flexal é a de Matinta Pereira, uma figura 

enigmática que, embora nunca tenha sido vista, é frequentemente ouvida pelos 

moradores. João Pinheiro, de 78 anos, e Firmo Cardoso dos Santos, de 84 

anos, relatam que Matinta Pereira se faz presente unicamente por seus 

assobios finos e suaves. Acredita-se que, se alguém a desafiar ou perturbar, 

Matinta assombra essa pessoa. Em Flexal, circula o boato de que algumas 

pessoas podem até se transformar nessa figura simbólica. 

Ainda dentro do universo das lendas amazônicas, a Lenda do Boto, 

amplamente conhecida e contada pelo Senhor Raimundo Miléo Venâncio, que 

cresceu em Flexal. A história narra sobre o Chico Pereira, um homem que 

passava horas à espera do boto, tentando confirmar se ele realmente saía da 

água para se encontrar com as mulheres. Certo dia, algumas pessoas 

avistaram um animal saltando no rio e imaginaram que fosse o boto. 

Determinado a encontrar o famoso animal, seu Chico subiu em uma árvore 

para esperar o momento certo. Quando ouviu o assobio característico do boto, 

desceu rapidamente da árvore, correu em direção ao animal e tentou atacá-lo 

com um arpão. No entanto, o boto desapareceu na água antes de ser atingido. 

Até hoje, ninguém sabe se era realmente o boto ou outro animal. 

As lendas coletadas contêm elementos intrínsecos da floresta amazônica, 

refletindo a cultura, a cosmovisão e a espiritualidade do povo da região. Essas 

narrativas estabelecem uma profunda ligação entres os seres e a natureza, 

reforçando o conhecimento sobre o meio em que surgem, além de verbalizar a 

crença em uma realidade que transcende o espaço físico conhecido. A função 

das lendas é, portanto, a busca espiritual por um mundo maravilhoso, onde 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

7                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

predomina o valor do ser humano, sendo difundidas desde o início das 

sociedades e apresentando temas que desenvolvem com preocupações 

semelhantes em todas as culturas (Bayard, 2002). As lendas desempenham 

um papel fundamental na vida de um grupo social, pois seus enredos refletem, 

por meio de elementos históricos, culturais e míticos, os fatos imagináveis que 

servem como repasse dos valores, crenças e experiências vividas por uma 

localidade.  

Quanto às superstições, os comunitários relatam as seguintes crenças: ‘Mulher 

menstruada não pode pisar na borra de café, porque isso causaria doença na 

barriga da mulher’; ‘Não passar por cima de corda de cavalo menstruada, pois 

isso causaria mola na barriga da mulher’; ‘Mulher menstruada não deve ir à 

beira-rio tomar banho, por causa da cobra guarimbambóia, que poderia 

engravidar a pessoa’; ‘Mulher grávida não pode comer rápido, para evitar a 

criança demore a nascer’. As crenças dos habitantes, ao evitarem certas 

atitudes, evidenciam seu profundo entrelace espiritual local, atribuindo 

significados especiais a eventos, objetos ou comportamentos. Essas crenças 

influenciam o possível futuro, determinando sorte ou azar para os indivíduos 

envolvidos. Tais crenças, por sua vez são passadas de geração em geração e 

refletem valores oriundos do saber cultural, de grupos sociais (Carmo et al., 

2021). 

O distrito de Flexal abriga uma quantidade significativa de idosos, cuja memória 

constitui uma rica fonte de conhecimento sobre a história, mitos, lendas e 

outros aspectos culturais da região. De acordo com Cavignac (2005; 2007), 

esses relatos orais, muitas vezes informais e não formalizados, carregam 

“pedaços de mitos” que revelam como os moradores reelaboram sua história e 

identidade. Para preservar essa memória viva, foram realizadas entrevistas 

com os membros mais antigos da comunidade, com o objetivo de coletar e 

documentar esses relatos, os quais são fundamentais para a compreensão da 

trajetória do distrito. Para Nascimento, 

Contudo, é importante destacar que cada indivíduo guarda 
dentro de si uma enorme bagagem, uma grande 
complexidade de experiências, e nem sempre fatos 
vivenciados coletivamente podem causar o mesmo impacto 
em todos os indivíduos que presenciaram tais 
acontecimentos (Nascimento, 2022, p. 1539). 

 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

8                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

As memórias acerca dos fatos não apenas moldam a identidade construída no 

passado, mas servem como uma influência para os membros se relacionarem 

no presente. Neste sentido, analisar a memória coletiva é essencial para 

compreender as experiências individuais e grupais se entrelaçam definindo o 

local e seus habitantes. Pollak argumenta que:  

Estudar as memórias coletivas fortemente constituídas, como 
a memória nacional, implica preliminarmente a análise de sua 
função. A memória, essa operação coletiva dos 
acontecimentos e das interpretações do passado que se quer 
salvaguardar, se integra, como vimos, em tentativas mais ou 
menos conscientes de definir e de reforçar sentimentos de 
pertencimento e fronteiras sociais entre coletividades de 
tamanhos diferentes: partidos, sindicatos, igrejas, aldeias, 
regiões, clãs, famílias, nações etc. A referência ao passado 
serve para manter a coesão dos grupos e das instituições que 
compõem uma sociedade, para definir seu lugar respectivo, 
sua complementariedade, mas também as oposições 
irredutíveis (Pollak, 1989, p.8). 

Os relatos orais colhidos na localidade, serviram de construção identitária e 

preservação memorial pois, “há comunidades que possuem uma memória 

histórica viva, que irradia para além da terra original, vivida diretamente e 

transmitida por tradição escrita e oral” (Rioux; Sirinelli, 1998, p. 319). Para 

compor este estudo, foram ouvidos moradores mais antigos do distrito de 

Flexal, selecionados por suas vivências e conhecimentos sobre a história local.  

As entrevistas ocorreram durante rodas de conversa e visitas domiciliares, 

registrando memórias individuais e coletivas, incluindo mitos, histórias e 

experiências que revelam aspectos da identidade comunitária. Ferreira (1998, 

p.13) aponta que “as fontes orais foram de grande valor para deslindar 

impasses apresentados pelas fontes escritas, além de constituir uma forma de 

narrativa de memória familiar na qual os aspectos íntimos e privados lograram 

se expressar mais claramente”.  

O primeiro interlocutor entrevistado foi Raimundo Miléo Venâncio, de 65 anos, 

filho de Sebastião Barros Venâncio e Helena Miléo Venâncio. Natural de Flexal, 

Raimundo pertence a uma família com ascendência italiana. Seus avós, 

imigrantes italianos, chegaram à região de Castanhal do Ipixuna, localidade 

próxima a Flexal, em busca de melhores condições de trabalho. Seu avô 

paterno, João Miléo, era descendente de portugueses. 

Na época, os Miléo tentaram preservar o grande castanhal que possuíam, mas 

a chegada gerou resistência por parte dos moradores de Iagarapé-Açu, 

comunidade vizinha, que não desejavam que os imigrantes se aproximassem 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

9                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

de suas terras ricas em recursos naturais. Essa oposição resultou em 

confrontos, e até reuniões secretas foram realizadas pelos moradores locais 

para planejar a morte de João Miléo, pai de Sebastião Barros. Munidos de 

facas, facões e foices, os moradores se prepararam para um confronto, mas 

João, com uma faca em mãos, conseguiu se defender até que precisou recorrer 

às autoridades de Belém para garantir sua segurança e a do castanhal. Após a 

intervenção das forças armadas, o conflito foi contido. Porém, tragicamente, 

João Miléo veio a falecer após um acidente: ao manusear veneno para matar 

formigas saúvas, o produto atingiu seu rosto, levando-se à morte por 

envenenamento. 

Outro morador ilustre e de idade avançada é Firmo Cardoso dos Santos. Sua 

mãe, Raimunda Cardoso dos Santos, e natural do Flexal. Segundo ela, o modo 

de viver no distrito, antigamente, era muito mais tranquilo. Naquela época, os 

moradores fabricavam produtos artesanais como vassouras de cipó, óleo de 

patauá e breu, que eram vendidos para garantir a sobrevivência. A vida era 

simples, mas as trocas comerciais eram suficientes para sustentar as famílias. 

No entanto, com o passar dos anos, o distrito passou por grandes 

transformações. Raimunda observa que, atualmente, a dinâmica local mudou 

consideravelmente, e os mais jovens, muitas vezes, não demonstram o mesmo 

respeito pelos mais velhos, algo que era comum no passado. Essa mudança 

de comportamento reflete as profundas alterações sociais pelas quais a 

comunidade tem passado, evidenciando as diferenças entre as gerações e as 

novas influências que chegam ao distrito.  

Outro depoimento relevante é o da senhora Nila Pereira que se mudou para o 

Flexal ainda jovem, aos 23 anos, vinda de Paraná de Baixo, acompanhada de 

seus quatro filhos: Manoel Raimundo, Luzia, Maria Francisca e Antônio, este 

último já falecido. Na época, Nila se dedicava ao cuidado da casa onde morava, 

e, nas horas vagas, trabalhava como diarista nas residências de fazendeiros e 

comerciantes locais. Seu relato oferece uma visão valiosa sobre as condições 

de vida e as ocupações das mulheres na comunidade naquele período. 

Os depoimentos dos idosos locais oferecem ricas memórias sobre a história e 

as tradições do Flexal, incluindo os festejos que acontecia na comunidade e 

que serviam como modelo de ajuntamento social e compartilhamentos de 

elementos essenciais da cultura e tradição. “Pelo trabalho de um erudito local, 

uma memória histórica pode vir a nascer com o despertar da consciência 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

10                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

regionalista” (Rioux; Sirinelli, 1998, p. 319). Na oitiva realizada em Flexal, inclui-

se a Festa de São João Batista, um dos festejos religiosos que ocorre 

anualmente na comunidade. Sobre Festas de São João, Carvalho e Costa 

ressaltam que: 

O São João carrega em si um forte apelo popular e, quase 
sempre, a uma festividade de aspecto rural, certamente 
devido às suas origens e tradições arcaicas relacionadas ao 
mundo primitivo, do trabalhador do campo e efetivamente 
agrário. Nesses locais, sobretudo em tempos tão antigos 
quanto os da era pré-cristã, as populações viviam em 
localidades pequenas, onde se revelavam simplesmente 
como pequenas aldeias, vilas e povoados longínquos e 
distanciados dos centros urbanos (Carvalho; Costa, 2022, p. 
79). 

 Com o surgimento de Flexal, chegaram pessoas de diversas religiões, etnias 

e crenças, contribuindo para o povoamento e a diversidade cultural da região. 

Entre essas pessoas, destaca-se um senhor conhecido como Cabecinha, que 

se estabeleceu em um terreno localizado na rua Beira Rio. Durante sua estadia, 

Cabecinha encontrou um “santo de pau”, deixado pelos antigos habitantes da 

região. Movido pela curiosidade e pelo desejo de entender mais sobre a história 

do santo milagreiro, Cabecinha reuniu amigos e familiares para discutir a 

possibilidade de construir um barracão onde os fiéis pudessem realizar cultos, 

preces e agradecer pelos milagres recebidos. Essa proposta não apenas 

despertou a fé comunitária, mas também tornou a construção do barracão uma 

questão importante. 

A partir daí os fiéis conseguiram reunir recursos com o apoio da comunidade, 

construindo assim, o barracão que posteriormente foi substituído por uma igreja 

de barro com cobertura de palha, situada na Rua Aluísio Chaves, que na época 

se tornou o centro da comunidade para realizar a Festa de São João Batista. A 

atual estrutura da Igreja São João Batista foi oficializada em 1948, tendo como 

os primeiros catequistas que ajudaram a consolidar a fé na região, os senhores 

Alípio Nilson Gomes da Silva e Frei Rodolfo. 

A festividade de São João Batista é celebrada no mês de junho e reúne a 

comunidade em torno de tradições religiosas e culturais. Durante o evento, são 

realizados leilões de oferendas, desfiles de candidatas e várias atrações 

culturais, que atraem muitos visitantes. No dia do Círio, um dos momentos mais 

emblemáticos da festa é a apresentação da Folia de São João Batista, com 

destaque para o levantamento do mastro pelos foliões, uma tradição que marca 

a celebração. A procissão fluvial também é um dos pontos altos da festa, 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

11                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

quando a imagem de São João Batista é conduzida pelas águas até a igreja, 

simbolizando a devoção e a fé do distrito. 

 

Tradicionalmente, o mastro era derrubado após o dia da festa, mas com o 

tempo essa prática passou a ocorrer após a missa. Cada golpe de machado 

dado no mastro representa uma contribuição para a festa. Após a derrubada, 

todos correm para pegar a bandeira que fica na ponta do mastro, e quem 

conseguir retirar a bandeira, fica responsável pela ornamentação do mastro no 

ano seguinte, perpetuando assim essa tradição e o espírito festivo. Esses 

elementos não tornam a festa apenas um rito religioso, mas também uma 

expressão de cultura e de união comunitária, fortalecendo os laços entre os 

moradores. 

Sobre a Festividade de São João Batista, existem alguns relatos locais que 

contam a história de sua origem. Segundo Mateus Ferreira Bentes, conhecido 

como Alalias, um dos foliões que carregava a Bandeira Branca na época, a 

festa surgiu a partir de uma promessa feita pela mãe de uma criança chamada 

João Carvalho, mais conhecido como Cabecinha. Há muitos anos, ela perdeu 

seu filho na mata e, em sua dor, fez uma promessa de homenageá-lo e festejá-

lo todos os anos durante sua vida na Terra. Inicialmente, a festa era realizada 

no mês de maio, com a elevação do mastro adornado com frutas de várias 

espécies, seguida de sua derrubada e a varrição. Os responsáveis pela 

organização da festa eram conhecidos como Mordomo, Juíza e Procuradeira. 

Com o passar dos anos, a Folia de São João Batista se consolidou como uma 

tradição. Mais tarde, a festa foi transferida para o mês de junho, e a organização 

passou a contar com nomes importantes, como Marcelino Pereira de Souza, 

Figura 1. Igreja de São João 
Batista. Fonte: Eliane 
Rodrigues, 2024. 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

12                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

conhecido como ‘Mantenedor’, responsável pela caixinha ou caixa de repique; 

e Pedro Branches dos Santos, de 72 anos, o ‘Capitão Folião’, que comandava 

a caixa grande ou caixa de resposta. Além dessas figuras, a Folia contava 

também com os foliões protetores dos santos, que eram: Arlinia Garcia de 

Souza, Dilvana Garcia de Souza, Shirley Garcia de Souza, Orlandino Ribeiro 

de Vasconcelos, Ivana Garcia de Souza, Manoel Pinheiro de Amorim, Francisco 

Vieira de Amorim, Edilson da Silva Gomes e Aldelita Silva Ribeiro. 

A comemoração dos festejos de São João na comunidade é marcada pela 

tradição do mastro de oferenda, levantado em homenagem a São João Batista. 

Este mastro simboliza a fartura e a partilha dos bens, representando a união e 

a solidariedade entre todos os membros da comunidade. A folia de São João 

Batista não se limita apenas ao Santo Padroeiro, mas também inclui a 

veneração de outros santos, como São José, Santa Isabel e São Domingos, 

que acompanham São João Batista durante as celebrações. 

Outro festejo religioso que acontecia em Flexal era o Folguedo das 

Pastorinhas. Uma tradição que remonta aos tempos antigos e que carrega uma 

forte carga de nostalgia para os moradores mais antigos de Flexal. Segundo 

relatos de Ana Lourdes Bentes de Souza e Maria de Lourdes Cardoso Pinto, a 

Pastorinha era muito mais do que uma simples brincadeira de Natal, era uma 

verdadeira celebração ligada e fé, à espiritualidade e a união comunitária. Com 

suas danças e cantos em homenagem ao Menino Jesus, o folguedo encantava 

as gerações, criando um ambiente de alegria e devoção, que fazia os olhos dos 

mais velhos brilharem ao relembrar aqueles momentos de união e celebração. 

 Os folguedos são festejos populares em que se caracteriza pela presença da 

música, dança e da teatralidade, em que sua raiz é religiosa e cultural 

envolvendo aspectos das culturas africana, portuguesa e indígena e conforme 

o tempo, outros elementos culturais foram mudados ou inseridos (Macedo, 

2020). A participação de todos, independentemente da idade transformava a 

festa em uma verdadeira manifestação de coesão social, onde o espírito de 

solidariedade e fé era vivido coletivamente, promovendo laços entre os 

moradores e perpetuando o valor da tradição religiosa no coração da 

comunidade.  

O sentimento de pertencimento ao que somos submetidos 
desde nosso nascimento são, elementos oriundos de 
contextos sociais pelos quais nossa história foi concebida e 
perpetuada através de nossas manifestações culturais. Essa 
transmissão cultural é importantíssima, pois tudo o que 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

13                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

aprendemos no convívio social ao que somos inseridos se 
transformam em práticas cotidianas e similares, que norteiam 
nosso caminho enquanto indivíduos de uma determinada 
conjuntura cultural (Serres; Azevedo, 2021, p. 35-36). 

A Pastorinha era dividida em dois grupos, o Cordão Azul e o Cordão Vermelho, 

com um total de vinte e quatro participantes, doze em cada grupo. O Cordão 

Vermelho era composto por figuras como o Anjo, o Pastor Guia, a Mestre, a 

Borboleta Azul, a Saluia Libertina, a Galega, o Caçador, a Ceifeira do Trigo, a 

Rosa Vermelha, a Espanhola e a Pequenina. Já o Cordão Azul contava com a 

Estrela, o Pastorzinho, o Contra-Mestre, a Borboleta Azul, a Rosa Branca, a 

Florista, o Zabumba, o Galego, o Jardineiro, a Sabina, o Pastor Pobre e a 

Cigana. Esses personagens se reuniam diante de um presépio, onde um 

boneco representava o Menino Jesus, e ali, entre risos e cantos, a magia do 

Natal tomava forma. 

Com o passar dos anos, os mais antigos da comunidade, ao contarem sobre a 

Pastorinha, falam com emoção e saudade, lembrando-se da energia das 

crianças, da alegria nas danças e das cantorias que enchiam as casas e as 

ruas do Flexal. Para muitos, aquele momento representava a pureza e a união 

do povo, e é com uma nostalgia doce e afetuosa que revivem aqueles tempos 

em que todos se reuniam para celebrar o Natal de maneira simples, mas repleta 

de significado. A tradição da Pastorinha fundada pelas senhoras Ana Lurdes 

Bentes, Maria de Lourdes Cardoso Pinto e Nila Pereira era, sem dúvida, um elo 

que unia as gerações, perpetuando a fé e a cultura local de maneira única e 

encantadora. O festejo começava com os participantes divididos em duas filas: 

o Cordão Azul e o Cordão Vermelho e ao entrarem, cantavam juntos: 

“Entraremos, entraremos nesta casa de alegria 

para ver o Bom Jesus filho da virgem Maria, 

viemos de altas montanhas, atravessando a campinas, 

Para adorar ao Deus menino que está deitado entre as 
palhinhas.” 

Depois, cada grupo se posicionava, e cada personagem tinha sua música. O 

Anjo do Cordão Vermelho começava a cantar ao redor do presépio, seguido 

pelas Pastorinhas, que cantavam: 

"Lá do céu já vem descendo, 
 Pastorar o mundo assim..." 

  
O terceiro festejo religioso que marcou a comunidade de Flexal  foi Folguedo 

do Pavãozinho, foi uma tradição importante especialmente na década de 1960, 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

14                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

e foi fundado no ano de 1965 pela professora Auria Warli Ferreira, conforme o 

relato de Ana de Lourdes Bentes. Era uma dança popular que envolvia 23 

crianças, divididas em diferentes papéis, como caçador, caterina, índios, doutor 

da medicina e o pajé. O grande destaque dessa celebração era o Pavão, um 

animal verdadeiro, empalhado por Armando Moda, um empalhador de animais 

da região. A dança acontecia em um barracão improvisado, feito de pau e palha 

preta, chamado Ramada. 

As crianças, vestidas com seus trajes coloridos e típicos da época, dançavam 

com entusiasmo, embaladas pela alegria coletiva. As meninas usavam saias 

de iamê verde e blusas amarelas, enquanto os meninos trajavam camisas 

amarelas e bermudas verdes. O doutor se destacava com sua camisa amarela 

e bermuda preta, e sua mulher usava blusa e saia preta, compondo o cenário 

de um folguedo festivo e encantador. Embora o folguedo do Pavãozinho já não 

seja mais realizado, esse folguedo permaneceu por anos como um símbolo de 

união e diversão na comunidade.  

            Além de toda essa riqueza memorial, os comunitários de Flexal 

guardam na lembrança aspectos de sua história, que são de valores 

inestimáveis. Para Rodrigues e Paulino (2023) o conjunto de memórias é uma 

construção social do grupo onde o ser vive e onde coexistem elementos de 

escolha e rejeição em relação ao que será lembrado. Essas memórias, muitas 

vezes transmitidas por gerações, fazem parte da identidade coletiva e do 

processo de ressignificação do passado.  

Umas das histórias é a lembrança compartilhada por Ana Lourdes Bentes de 

Souza relatou uma história que sua falecida mãe contava na época da 

Cabanagem, uma revolta popular que que ocorreu no Pará entre 1835 e 1840, 

marcada por intensos conflitos entre os insurgentes e o governo imperial. Os 

oficiais da guerra vinham buscar os homens em Óbidos para irem para a 

guerra, e surgiu o rumor de que os oficiais chegariam até Flexal, para buscar 

os homens da vila, o que gerou um grande temor entre os moradores. Quando 

a noite chegava, os homens do Flexal fugiam para o lago, escondendo-se na 

mata para evitar o recrutamento, deixando na vila as mulheres acompanhadas 

dos filhos. Maria de Lourdes, também moradora de Flexal, ofereceu um 

depoimento que complementa essa memória, destacando o impacto que tais 

eventos tinham sobre a comunidade, reforçando o medo e a necessidade de 

resistência durante esses períodos históricos turbulentos, relatou:  



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

15                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

  
“Vim de uma várzea chamada lago dos patos aos dez anos 
de idades, e estou com 60 anos, lembro que era só uma 
estradinha que tinha na beira, água não tinha. Era de 
cacimba que nós usava, luz era lamparina, depois ainda teve 
um motorzinho de luz que era até às 21 horas da noite, de lá 
só outro dia, tinha pouquinha gente na comunidade. Colégio 
não existia, nós estudava numa capela chamada capela de 
São João Batista, lá nós estudava só era umas dez crianças, 
e hoje em dia já tem dois colégios tem muitas ruas, tudo nós 
já tem... Temos água encanada tudo tá mudado mesmo, 
lembro das festas religiosas como era da antiga pra agora, 
nas festas juninas tinha muitas brincadeiras, antigamente 
tinha danças como pastorinhas, quadrilha, marambiré, 
rouxinol, tangará, pavãozinho, e beija-flor. Tudo de antes 
tinha, hoje não tem nada malamar a quadrilha, A pastorinha 
eu brincava, também era um cantigo bonito que faziam pro 
Menino Deus todos os anos dia 24 e 25 de dezembro, aí nós 
se arrumava pra nós ir brincar, as músicas eram bonitas uma 
delas era do anjo que era assim: “Sou anjo do Céu, que 
ajudou nosso Senhor, sou anjo coroado, batem palma e 
joguem flor, eu vim anunciar este meu lindo presépio, eu vim 
anunciar este meu lindo presépio. Era muito lindo, tinha outra 
cantiga do pavãozinho da professora Aurea Ferreira com os 
alunos dela, que era assim: “senhora dona da casa de licença 
de entrar, pavãozinho está na rua não viemos demorar, 
pavãozinho é bonitinho, pavãozinho é bonitinho da nossa 
estimação”. Era muito bonito e era de estimação deles. O 
filho dela diz aquele pavãozinho e ficou por muitos anos. Hoje 
em dia não fazem mas isso. Quando eu chegava da roça que 
eu ia trabalhar, quando não, eu ia plantar mandioca ou fazer 
farinha, eu não tinha cansaço, tomava meu banho e saia pra 
brincar, brincava na pastorinha no pavãozinho eu tinha 
aquela disposição que tudo eu fazia. A juta eu acho que não 
existe mais, roça ainda dá pra gente fazer, mas pouco porque 
mata já não existe mais que os donos de terra transformam 
tudo em campo pra criação de gado. Como eu tava dizendo 
tudo tá mudado, antes pra um jovem sair pra uma festa tinha 
de ser acompanhado dos pais, hoje em dia, só querem saber 
de balada como dizem, não respeitam mais ninguém, bebem, 
fumam com maior naturalidade”. 

 Os depoimentos da senhora Maria de Lourdes e dos outros moradores de 

Flexal, como Nila Pereira, Manoel Raimundo Pereira e Mateus Ferreira Bentes, 

revelam uma rica tapeçaria de histórias e memórias que são essenciais para 

compreender a identidade cultural e histórica do distrito de Flexal, em Óbidos. 

Esses relatos não apenas resgatam o passado da comunidade, mas também 

revelam como as transformações ao longo dos anos moldaram as relações 

sociais, as práticas culturais e o cotidiano local.  

A história de Maria de Lourdes, por exemplo, destaca a simplicidade de sua 

infância, quando as condições de vida eram difíceis, mas a convivência 

comunitária e as tradições mantinham as pessoas unidas. Ela menciona as 

festas religiosas e folguedos como elementos centrais da cultura local, como a 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

16                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

Pastorinha, o Pavãozinho, e as quadrilhas, todas representando um espírito 

comunitário e de celebração, que ao longo do tempo foram perdendo espaço 

para outras formas de entretenimento, como as "baladas", que, segundo ela, 

refletem uma mudança de valores nas novas gerações. Esse contraste 

evidencia não apenas a transformação dos modos de lazer, mas também o 

desafio contemporâneo de preservar e valorizar as tradições culturais que 

sustentaram, por décadas, a coesão e a identidade do povo de Flexal. 

Nila Pereira compartilhou seu depoimento, no qual é descrito a educação 

anterior e as festas religiosas passadas no distrito: 

“Quando eu era criança, que estudava, eu escrevia na folha 
de bananeira, não tinha escola, era numa casinha a nossa 
escola, nós sentava num banco ao redor duma mesa grande, 
dai a professora começava escrever o ABC na folha de 
bananeira pra gente escrever em baixo, depois ela mandava 
nós ficar numa fila pra estudar tabuada, ai ela começava 
perguntar a tabuada, quem não sabia apanhava de quem 
sabia, ela dava castigo tudo isso ela fazia com a gente, mais 
tarde ela dava merenda e ai a gente ia embora para casa. 
Quando eu era jovem, eu ia para festa com meus pais, 
chegando lá eles deixavam a gente num banco até começar 
a música, aí o cavalheiro puxava a gente para dançar, 
quando a gente não queria dançar, nós dava uma desculpa, 
dizia que estava doendo a perna ou o pé, era assim a nossa 
dança. Na pastorinha dancei umas três vezes, eu era o pastor 
guia. Era muita bonita a nossa festa, eu era do cordão 
Vermelho, porque tinha disputa entre o Vermelho e o azul, 
nesse tempo se juntava muito povo pra assistir nossa dança 
era muito bonita, me colocaram para cantar. Eu era o pastor 
guia com meu cajado na mão ai eu cantava: “Sou pastor guia 
bem alegre eu venho, acordo cedo vou para a campina, eu 
vou levar o meu rebanho das maiores até as pequeninas, sou 
eu o pastor guia que venho aqui para pastorá-la, as minhas 
ovelhinhas que para elas não se abandonar”. Outra cantiga 
da pastorinha que eu cantava era assim: “Sô Sabina sou 
encontrada, todo dia lá na calçada, na calçada da academia 
ô! Com banana macaco se engana, não passa mulato sem 
canja, os estudantes da medicina, não passa sem a banana, 
a laranja é da Sabina, a laranja é da Sabina”. 

 O depoimento de Nila Pereira oferece uma janela preciosa para compreender 

as condições de vida, a educação informal e as tradições festivas de Flexal em 

décadas passadas. Ela relata que, em sua infância, não havia escola formal e 

que aprendia a escrever em folhas de bananeira, ao redor de uma mesa, com 

a professora ensinando o alfabeto e a tabuada. Apesar da rigidez das práticas 

pedagógicas da época, como os castigos físicos, Nila destaca a importância do 

aprendizado e das merendas como parte do cotidiano escolar. 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

17                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

O relato evidencia uma forma de educação informal e improvisada, 

característica comum em comunidades tradicionais ribeirinhas, marcada pela 

escassez de recursos, mas sustentada pela valorização do ensino como via de 

ascensão e autonomia, é na prática cotidiana que o saber se constrói, mesmo 

diante das limitações impostas pelo sistema social, “e os saberes orais 

constituídos continuam sendo entendidos como veículos de uma tradição e não 

como ‘referência cultural’” (Cavignac, 2010, p. 124). 

Quando jovem, Nila participava das festas acompanhada pelos pais, 

descrevendo os bailes com alegria e nostalgia, mencionando como os 

cavalheiros convidavam as jovens para dançar. Ela também destaca sua 

participação na tradicional Pastorinha, na qual representava o “Pastor Guia” no 

cordão vermelho. Suas lembranças evocam a energia das disputas simbólicas 

entre os cordões e a beleza das cantigas que eram entoadas durante as 

apresentações. 

No depoimento do senhor Manoel Raimundo Pereira, de 63 anos, filho de Nila 

Pereira, há também valiosas informações sobre as crenças e mitos. Seu 

Manoel chegou à comunidade com sete anos de idade, sua profissão é 

pescador: 

“Quando cheguei aqui para o Flexal eu tinha sete anos, ai eu 
fui crescendo, crescendo tudo era mais difícil. Só tinha essa 
rua da beira, tinha poucas casas e moradores, onde morava 
os Ferreira, a Mariana, Raimundinho Miléo, José Venâncio e 
Roxinho Bentes. Tinha o sobrado que chamavam de colégio. 
Tudo era esquisito, até visagem tinha. Eu tô nessa idade, mas 
vi visagem aqui nessa beirada. Vi o ‘pretinho” na frente da 
casa da Roseli sentado, aí eu chamei pelo nome dele, aí ele 
não olhou, no outro dia eu perguntei dele pra mulher dele. Ela 
disse que ele estava para a cidade. Aí eu pensei, puxa, então 
era a visagem que estava lá. Falavam, mas eu não 
acreditava, mas nesse dia eu vi, falavam também que 
aparecia uma loira ali numa encruzilhada eu não acreditava. 
Numa certa noite, eu saí e topei com ela de costa para mim. 
Ai só comigo! essa visagem que aparece aqui. Também não 
liguei, não tinha medo, fiz a minha viagem... Quando foi um 
certo dia, lá está a dita loura de novo que não sal da minha 
frente, topei umas três vezes. Aparecia outra visagem, os 
mais antigos diziam que passava em altas horas da noite, 
uma tal de calça molhada mas eu não acreditava. Quando foi 
um dia, eu estava acordado ali por volta de meia noite quando 
escutei uma soada: “fulano, fulano, fulano”! Fiquei escutando, 
me perguntando o que poderia ser aquele barulho, aí me veio 
na memória a história do calça molhada. Para tirar minhas 
dúvidas resolvi conferir a história abri a porta, pra minha 
surpresa o barulho continuava, mas não vi nada e então 
passei a acreditar na história do calça molhada. Outro era o 
boto que saia em terra pra dançar em festa aqui no Flexal, 
tinha uma festa do Santo Antônio, tinha um colega meu até já 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

18                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

morreu, saiu pra festa e viu um homem que tava tudo de 
branco. Ele pensava que era um colega dele e começou 
chamar: ei,ei ei... Sabá, me espera cara lá! Pra gente ir de 
companhia. Aí o cara nem ligou de cabeça baixa, e ele atrás... 
chamava e nada, quando chegou bem no porto da casa do 
pai dele, o boto subiu na ponte, e caiu na água e boiou lá fora, 
ai ele ficou pensando, mas é verdade que o povo fala que 
aqui apareci boto. Eu acredito que sim, que apareceu o 
caboco que dançava nas festas. A minha vida era pescaria. 
Eu pescava aí pelos lagos, até que um dia, o pessoal falava: 
“olha, não anda só. Cuidado rapaz!”. Sabá, o pescador não 
tá acreditando em nada. Ele quer saber de pescar, aí quando 
fui lá um belo dia, eu tinha um bocado de peixe. Aí eu pulei 
numa praia pra cuidar de uns peixes pra não chegar 
estragado em casa, aí eu disse, eu vou cuidar desses peixes 
e passar sal, e já chego com eles cuidado lá para casa, e eu 
tinha que esperar o vento cair pra me armar a vela. Eu tinha 
encostado numa árvore na beira do lago, de lá eu tinha de 
passar por cima da prancha para deixar o peixe embaixo 
duma árvore, já tinha passado umas quatro vezes. Só que eu 
já tinha percebido um buraco no toco de uma artimigeira, mas 
eu lá sabia o que era aquilo o que significava, quando acaba, 
não era uma sucuri que parava lá. Eu passei a primeira, a 
segunda, a terceira, quando foi na quarta vez que eu passava 
com peixe na mão, ele se jogou por trás de mim, na minha 
perna, aí eu gritei: “ai, ai, ai”, daí eu caí, do que eu caí rasgou 
a minha perna, que eu olhei para trás, ele tava se enrolando 
no buraco, se enrolou, chega ficou aquela torre. Aí eu com 
terçado muito amolado e mesmo com a dor, me enche de 
coragem, talhei o priante até que acertei ele, cortei, cortei... 
até que achei o espinhaço deli, fui lá pra terra tirei um galho 
grande, meti na volta do bicho e puxei joguei lá em terra. 
Aquele bicho ficou um metro de altura enrolado, daí começou 
entesar minha perna, embarquei na canoa, sai de lá umas 
oito horas, quando cheguei aqui em casa era meio-dia, eu 
remava, remava, olhava pra trás pra ver si eu enxergava um 
parceiro pra mi trazer e nada. Assim mesmo eu cheguei aqui 
pra casa já doente da perna que endureceu tudo. Passei uma 
vida meia ruim, na época de pescaria, eu alaguei com meu 
irmão. Era de noite, fui sorte nós não ter morrido, mesmo 
assim continuo pescando, já não faço mais o que fazia, saio 
de vez em quando pra pegar uns peixinhos, e assim eu vou 
vivendo até quando Deus quiser”. 

  
O depoimento de Manoel Raimundo Pereira, pescador e morador do distrito de 

Flexal desde a infância, revela aspectos marcantes da memória coletiva local, 

especialmente no que se refere às crenças populares, mitos e experiências 

vividas em meio à natureza amazônica. A narrativa de Manoel destaca a 

presença constante do sobrenatural no imaginário popular, com menções a 

“visagens”, como o “pretinho” e a “loira da encruzilhada”, além da famosa figura 

do boto, muito presente nas festas e histórias ribeirinhas. 

Esses relatos demonstram o modo como os moradores interpretam eventos 

cotidianos por meio da cosmovisão tradicional, marcada pela crença em forças 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

19                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

invisíveis e seres encantados. O relato da sucuri que tentou atacá-lo reforça a 

relação de risco e respeito com o ambiente natural, revelando a sabedoria 

prática adquirida ao longo da vida e a coragem necessária para lidar com 

situações extremas. 

Mesmo com os perigos enfrentados, Manoel demonstra profundo vínculo com 

a pesca, sua principal atividade, representando não apenas um meio de 

sobrevivência, mas também uma forma de conexão com o território. Sua fala, 

permeada por causos, experiências e memórias, nos transporta para um 

universo simbólico que ainda persiste no cotidiano dos moradores mais antigos 

de Flexal. Assim, o depoimento de Manoel, além de registrar uma vivência 

pessoal, nos conecta com uma herança cultural ribeirinha que resiste ao tempo, 

mantendo vivas as lendas e saberes tradicionais da Amazônia. 

Outro depoimento importante coletado no distrito é o do senhor Mateus Ferreira 

Bentes, que compartilhou alguns acontecimentos marcantes sobre o passado de 

Flexal. Ele mora na comunidade desde os dez anos e foi casado com Anália 

Picanço Pereira. Atualmente, ele continua vivendo em Flexal. Em seu relato, ele 

nos conta: 

 “Flexal não tinha frente, tudo era mata, até no ano de 1954, 
tinha só 24 Casas, não tinha energia, não tinha rua era só 
uma estradinha. A primeira casa era do Benedito Rocha, lá 
no final do Paraíso que era no final do Flexal, a segunda do 
Sebastião Cardoso, e assim por diante. Como meio de 
comunicação na época era só o rádio a pilha, não tinha água 
encanada, tempo de cheia a gente usava água do rio para 
beber, tomar banho etc. Tempo de Seca era feito cacimba. 
De lá era tirado água pra tudo. Os mais antigos falavam que 
antigamente teve uma guerra civil, e matavam gente, muita 
gente na região e no Flexal, e os que tinham dinheiro tinham 
de enterrar porque os que vinham na guerra roubavam tudo 
dinheiro e levavam, muitos morreram e ficou o dinheiro 
enterrado, e onde o dinheiro ficou enterrado aparecia um fogo 
enorme, quando a pessoa chegava perto desaparecia o fogo, 
quem achava o dinheiro ficava rico. Só que a pessoa tinha de 
benzer fazendo o sinal da cruz pra que o espírito das trevas 
não o perseguisse. Os Ferreiras criaram uma índia. O nome 
dela era Naná, essa índia sabia onde tinha dinheiro 
enterrado, e os Ferreira faziam a índia levar eles no local 
onde tinha o dinheiro, eles tiraram e ficaram ricos, só que 
tiveram de se mudar daqui pra Alenquer. Outro que ficou rico 
porque tirou dinheiro enterrado e ouro foi o Dimilsão, e ele 
teve de se mudar pra Manaus e até hoje vive por lá. Havia 
um judeu que morava aqui na comunidade o nome dele era 
Zacarias Mescano, foi um dos fundadores da comunidade, e 
era um comerciante rico, morreu e outras pessoas roubaram 
seu dinheiro e ficaram ricos. Na época acontecia muitos 
desses fatos, tudo isso ficou no passado. Hoje não existe 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

20                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

mais nada disso. Tem também a senhora Ana Garcia, de 80 
anos de idade, moradora da comunidade, e foi uma das 
pessoas mais influentes da época, juntamente com seu 
esposo Nilson Gomes da Silva, já falecido, juntos 
conseguiram muitos benefícios para a comunidade. A 
senhora Ana foi professora e autora do Hino do Flexal”. 

  
   O relato de Mateus Ferreira Bentes apresenta a vivência de um pescador no 

Flexal e traz à tona as crenças e mitos locais, como as histórias de visagens e 

aparições misteriosas, incluindo a figura do boto que dançava nas festas. Essas 

histórias conectam-nos com um universo de lendas que permeiam a vida 

ribeirinha e que continuam a influenciar a cultura local, mesmo que de maneira 

menos explícita do que no passado. 

Ao considerar a riqueza cultural existente por meio da história oral, que traz 

expressões, mitos, lendas, festejos, convivências e trejeitos, é evidente que a 

cultura e identidade vão muito além das celebrações tradicionais. Ela reflete o 

território amazônico, que é, para os povos ribeirinhos, o chão e a fonte de vida, 

representado em suas diversas facetas, mas com um âmago que é 

indispensável ao cotidiano dessas populações (Polvani et al., 2021, p. 33). 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
Buscamos compreender, por meio da pesquisa realizada em um distrito 

tradicional, aspectos profundos da cultura do povo amazônico. Flexal de 

Óbidos, um distrito com um museu vivo de memórias, identidade cultural e 

diversidade, destaca suas tradições orais, saberes populares e as práticas 

comunitárias conectando o passado, presente e futuro com elementos culturais 

moldam a vida contemporânea. Neste sentindo, concordamos que a 

necessidade de garantir a memória se torna uma missão (Polvani et al., 2021). 

As manifestações coletadas em Flexal de Óbidos mostram que as memórias 

dos moradores atuam como um mecanismo de resistência frente às pressões 

da globalização e homogeneização cultural, que muitas vezes suprimem as 

comunidades e suas tradições. Em um mundo marcado por mudanças 

constantes, as comunidades tradicionais preservam suas histórias e práticas, 

fortalecendo um senso de pertencimento e coesão social. É fundamental que 

esses espaços tenham autonomia para se autoafirmar, garantindo que as 

narrativas orais sejam ouvidas, reconhecidas e registradas. 

Nossa pesquisa visa alertar para a necessidade de iniciativas sociais, 

governamentais e culturais que apoiem e valorizem o patrimônio da memória 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

21                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

viva, não apenas na região amazônica, mas em muitas outras localidades que 

continuam invisíveis em uma sociedade cada vez mais globalizada. A 

preservação cultural deve caminhar lado a lado com a melhoria das condições 

de vida das comunidades, pois ambas são essenciais para a construção de um 

futuro mais justo e igualitário. Essas iniciativas buscam resgatar e dar vida aos 

povos que preservam e renovam a cultura, identidade e memória do nosso 

país. 

REFERÊNCIAS  
ANDRADE, Francisco Alcicley Vasconcelos; CUNHA, Isaías dos Santos da; 
RODRIGUES, Renan Albuquerque. Literatura e identidade: subsídios léxico-
semânticos que ilustram a Amazônia na obra Várzea e Terra Firme. Revista 
MUI, Universidade Federal do Acre, 2023.  

ARANTES, A. A. A salvaguarda do patrimônio cultural imaterial no Brasil. In: 
BARRIO, A. E.; MOTTA, A.; GOMES, M. H.(Org.).Inovação Cultural, 
Patrimônio e Educação. v. 1. Recife: Massangana, 2010. p. 52-64. Disponível 
em:https://repositorio.iscte-
iul.pt/bitstream/10071/3630/1/livro%20congresso%20Recife%20completo.pdf#
page=52. Acesso em 06 ago. 2025. 

BAKHTIN, Mikhail Mikhailovitch. Estética da criação verbal. — 2’ cd. —São 
Paulo Martins Fontes, 1997. 

BAYARD, Jean- Pierre. História das lendas. SP: Book e BooksBrasil.com, 
2002. 

CARMO, João Victor Rezende; LIMA, Lara Vento Moreira; SÁ, Hoctávio 
Pereira de; SOUZA, Ana Caroline Nogueira Moreira. A importância das 
crenças populares na medicina. Anais da Semana Universitária e Encontro de 
Iniciação Científica, UNIFIMES, 2021. 

CARVALHO, Bruna Franco Castelo Branco; COSTA, Claudiene dos Santos. 
Festas de São João: das origens à atualidade. In: RIBEIRO, Rita; ARAÚJO, 
Emília; SILVA, Márcia; FERNANDES, Alberto (ed.). Festividades, culturas e 
comunidades: património e sustentabilidade. Braga: UMinho Editora, 2022. p. 
73-83. Disponível em: 1. Acesso em: 06 abr. 2025. 

CAVIGNAC, Julie. Retóricas do olhar e tramas da narrativa. Historicidade e 
mitografia em Nísia Floresta (RN). In: MARTINS, José de Souza; ECKERT, 
Cornelia; NOVAES, Sylvia Caiuby: O imaginário e o poético nas ciências 
sociais. Bauru, EDUSC, 2005.  

CAVIGNAC, Julie Antoinette. Mito e memória na construção de uma 
identidade local. Revista Organon, Rio Grande do Sul, v.21, n.42, 2007. ISSN 
2238-8915. Disponível em: 
<http://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/36163/23366>. Acesso 
em: 31/10/2024.  

CAVIGNAC, Julie.A. Patrimônio cultural e questão étnica no Rio Grande do 
Norte. In: BARRIO, A. E.; MOTTA, A.; GOMES, M. H.(Org.).Inovação Cultural, 
Patrimônio e Educação. v. 1. Recife: Massangana, 2010. p. 52-64. Disponível 
em:https://repositorio.iscte-



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

22                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

iul.pt/bitstream/10071/3630/1/livro%20congresso%20Recife%20completo.pdf#
page=52. Acesso em 06 ago. 2025. 

CHARTIER, Roger. A história cultural entre práticas e representações. 2. ed. 
Rio de Janeiro: Difel, 1990. 

FERREIRA, Marieta de Moraes. Diário pessoal, autobiografia e fontes orais: a 
trajetória de Pierre Deffontaines. In: International Oral History Conference 
(10.: 1998: Rio de Janeiro, RJ). Oral history challenges for the 21st century : 
proceedings [of the] X International Oral History Conference /Eds. Ilana 
Strozemberg...[et al]. Rio de Janeiro: CPDOC/FGV/Casa Oswaldo Cruz, 1998. 

HALBWACHS, Maurice. La mémoire collective. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1990. 

LAZZARI, Artur; MAZZARINO, Jane M.; TURATTI, Luciana. Comunidade: a 
busca de um conceito. Revista Espacios, v. 38, n. 3, p. 4, 2017. Disponível 
em: revistaespacios.com/a17v38n03/a17v38n03p04.pdf. Acesso em: 19 ago. 
2025. 

NASCIMENTO, Cicero Bruno Barros. Lugar de memória: os mitos e as lendas 
na construção de identidades. Revista Ibero-Americana de Humanidades, 
Ciências e Educação, São Paulo, v. 8, n. 03, mar. 2022. 

NORA, P.; AUN KHOURY, T. Y. Entre memória e história: a problemática dos 
lugares. Projeto História : Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados 
de História, [S. l.], v. 10, 2012. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101. Acesso em: 3 abr. 
2025. 

MACEDO, Alleks Endriw Pereira. “(Re)Historicizando as Folias de Reis”: 
reflexões críticas sobre a dicotomia cultural em uma perspectiva decolonial. 
In: Encontro Regional De História da ANPUH-RJ, 18., 2020, Rio de Janeiro. 
Anais [...]. Rio de Janeiro: ANPUH-RJ, 2020. Disponível em: 
revistaespacios.com/a17v38n03/a17v38n03p04.pdf. Acesso em: 19 ago. 
2025. 

PAULINO, Itamar Rodrigues. A Amazônia entre culturas, identidades e 
memórias. Em: LIMA, Rogério e MAGALHÃES, Maria da Glória (orgs). 
Culturas e Imaginários: Deslocamentos, Interações e Superposições. Rio de 
Janeiro: 7Letras, 2018.  

POLLAK. Michael. Memória, esquecimento e silêncio. In: Estudos Históricos, 
Rio de Janeiro, vol. 2, n. 3, 1989, p. 3-15. 

POLVANI, R.S.G.; OLIVEIRA, V. B. M.; ALVES, H. S.; SILVERIO, D.; 
PAULINO, I. R. Canto à harmonia das relações entre o homem amazônida e o 
meio ambiente que o circunda. Em: OLIVEIRA, Valdeci Batista de.; ALVES, 
Melo Helionora da Silva (organizadoras). Nas teias da Amazônia: natureza, 
saberes e culturas no olhar de escritores e escritoras amazônidas – V. 2, 
Curitiba: CRV, 2021. 

PROENÇA FILHO, Domício. A linguagem literária. 8.ed. — São Paulo: Ática, 
2007. 

RIOUX, Jean-Pierre; SIRINELLI, Jean- François. Para uma história cultural. 
Lisboa: Editorial Estampa, 1998. 

RODRIGUES, E. do N.; PAULINO, I.R. Diálogos Interdisciplinarios sobre 
Identidad y Memoria Quilombola en la Amazonía Brasileña. Em: PAULINO, 



 
FLEXAL DE ÓBIDOS: PATRIMÔNIO VIVO NAS  

LENDAS, FESTAS E VOZES DA AMAZÔNIA 

23                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3818, 2025 

Itamar Rodrigues e OLIVEIRA JUNIOR, José Max Barbosa (orgs). 
Interdisciplinaridad En El Contexto Contemporáneo. Volumen 1. Santarém: 
UFOPA/PPGSAQ, 2023. 

SERRES, Leandro de Almeida; AZEVEDO, Domingos Sávio Campos de. 
Patrimônio, identidade e memória: a educação patrimonial como ferramenta 
de valorização da cultura imaterial local. Revista de Estudos Interdisciplinares, 
v. 3, n. 1, p. 1–15, 2021. Disponível em: 
revistas.ceeinter.com.br/revistadeestudosinterdisciplinar/article/view/37. 
Acesso em: 19 ago. 2025. 

 

Eliane do Nascimento Rodrigues é mestra em Sociedade, Ambiente e Qualidade de 

Vida, Universidade Federal do Oeste do Pará (PPGSAQ), UFOPA/PROEXT-CIMA.  

Danielly Samara Mafra Pereira é mestranda em Sociedade, Ambiente e Qualidade de 

Vida, Universidade Federal do Oeste do Pará (PPGSAQ), UFOPA/PROEXT-CIMA.  

Itamar Rodrigues Paulino é doutor em Teoria Literária pela UnB, é professor e 
pesquisador na Universidade Federal do Oeste do Pará, coordenador do Programa de 

Pesquisa e Extensão Cultura, Identidade e Memória na Amazônia (CIMA) e do 

Programa de Pós-Graduação em Sociedade, Ambiente e Qualidade de Vida 

(PPGSAQ), ambos da Ufopa. 

 

Texto recebido em: 18/05/2025 

Texto aprovado em: 28/08/2025 


